Ano CLIII • N.º 3

## Cincuentenario (1959-2009) da Concatedral de San Xiao de Ferrol



Xullo - Setembro 2009

## Boletín Oficial do Bispado de Mondoñedo-Ferrol

Ano CLIII. Xullo - Setembro 2009. Nº 3

# ÍNDICE

| 1. BISPO DIOCESANO                                                                                  | 5   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 1.1. DIRECTORIO PARA A INICIACIÓN CRISTIÁ                                                           | 7   |
| 1.2. DIRECTORIO PARA LA INICIACIÓN CRISTIANA                                                        | 46  |
| 1.3. ESCRITOS                                                                                       | 86  |
| 1.3.1. Escrito co gallo da festa de Nosa Señora do Carme, Patrona dos mariñeiros                    | 86  |
| 1.3.2. Saúdo ós Relixiosos de CONFERGA en Poio no encontro de Superiores Maiores e Bispos           | 88  |
| 1.4. HOMILÍAS                                                                                       | 92  |
| 1.4.1. Homilía na festa de Nosa Señora dos Remedios                                                 | 92  |
| 1.5. OUTROS ESCRITOS                                                                                | 95  |
| 1.5.1. Escrito sobre a familia                                                                      | 95  |
| 1.6. AXENDA DO BISPO                                                                                | 131 |
| 2. SANTA SE                                                                                         | 139 |
| 2.1. MENSAXE DO SANTO PADRE BENEDICTO XVI PARA A                                                    |     |
| XORNADA MUNDIAL DAS MISIONS 2009                                                                    | 141 |
| 2.2. CARTA APOSTÓLICA EN FORMA DE "MOTU PROPRIO" ECCLESIAE UNITATEM DO SUMO PONTÍFICE BENEDICTO XVI |     |
| PARA A REFORMA DA COMISIÓN "ECCLESIA DEI"                                                           | 144 |

| 3. CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA                                                                   | 147 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 3.1. NOTA DO COMITÉ EXECUTIVO ANTE A FALLIDA REPROBACIÓN<br>DO PAPA POR UNHA COMISIÓN PARLAMENTARIA | 149 |
| 4. IGREXA DIOCESANA                                                                                 | 151 |
| 4.1. CHANCELERÍA SECRETARÍA XERAL 4.1.1. Nomeamentos                                                | 153 |
| 4.2. DELEGACION DO CLERO                                                                            | 155 |
| 5. CRÓNICA DIOCESANA                                                                                | 159 |
| 6. NA PAZ DO SEÑOR                                                                                  | 169 |



- 1.1. DIRECTORIO PARA A INICIACIÓN CRISTIÁ
- 1.2. DIRECTORIO PARA LA INICIACIÓN CRISTIANA
- 1.3. ESCRITOS
  - 1.3.1. Escrito co gallo da festa de Nosa Señora do Carme, Patrona dos mariñeiros.
  - 1.3.2. Saúdo ós Relixiosos de CONFERGA en Poio no encontro de Superiores Maiores e Bispos
- 1.4. HOMILÍAS
  - 1.4.1 Homilía na festa de Nosa Señora dos Remedios
- 1.5. OUTROS ESCRITOS
  - 1.5.1. Escrito sobre a familia
- 1.6. AXENDA DO BISPO

## 1. BISPO DIOCESANO

## 1.1. DIRECTORIO PARA A INICIACIÓN CRISTIÁ

## **Documentos**

| • AG            | CONCILIO VATICANO II, Decreto Ad Gentes, sobre a Actividade Misioneira da Igrexa (1965).                                         |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • BOOMF<br>• CA | Boletín Oficial do Bispado de Mondoñedo-Ferrol.<br>CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. <i>Catequese de Adultos</i> (1991).           |
| • cc            | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. Catequese da Comunidade (1983).                                                                  |
| • CCE           | Catecismo da Igrexa Católica. Catechismus Catholicae Ecclesiae (1992).                                                           |
| • CIC           | Codex Iuris Canonici (1983).                                                                                                     |
| • CT            | JUAN PAULO II, Exhortación apostólica <i>Catechesi Trandendae</i> (1979).                                                        |
| • DGC           | SAGRADA CONGREGACIÓN PARA O CLERO, <i>Directorio Xeral</i> para a Catequese (1997).                                              |
| • EN            | PAULO VI, Exhortación apostólica Evangelii Nuntiandi (1975).                                                                     |
| • IC            | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. A Iniciación Cristiá. Reflexións e orientacións (1998).                                          |
| • OPC           | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. Orientacións pastorais para o catecumenado (2002).                                               |
| • OPICNNBI      | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. Orientacións pastorais para a iniciación cristiá de nenos non bautizados na súa infancia (2004). |
| • RICA          | Ritual da Iniciación Cristiá de Adultos, ed, española do Ordo Initiationis Christianae Adultorum, Editio Typica, Vaticano 1972.  |

#### Presentación

O cristián non nace, faise. Entón, ¿como se fai un cristián? Esta pregunta foi e segue sendo dunha importancia capital para a comunidade cristiá e os seus pastores. Pero a resposta no contexto actual non é en absoluto evidente. Nos últimos anos a acción pastoral da Igrexa está a atopar dificultades crecentes para xerar e educar na fe ás novas xeracións.

O ambiente familiar resulta morno ou, polo menos, insuficiente. O ensino relixioso apenas logra que a fe dos seus alumnos se manteña en pé ante os

embates das diversas concepcións da vida vixentes na sociedade. A catequese infantil custa cada vez máis e os mozos, na súa maioría, desapareceron das nosas parroquias. A iniciación á fe que reciben hoxe moitos bautizados resulta un proceso descontinuo, incompleto para asegurarlles consistencia e coherencia cristiá. Por iso a fe de moitos naufraga ou queda reducida a un residuo amortecino cando os novos entran de cheo na universidade, no traballo, no matrimonio, na vida secular.

"Frecuentemente -recoñecía o Papa Benedicto XVI- a problemática que se formula polo que se refire á Iniciación cristiá ten que ver con algunhas normativas existentes respecto á idade, cursos de preparación, situación dos pais, ... cuestións que desasosegan, crean tensións e producen desacougo. Agora ben, sen quitar importancia a estas cuestións, habemos de recoñecer que non entran de cheo nos grandes problemas de fondo. ¿Como se fai un cristián, que é o que lle vai dando forma? ¿Como formular a Iniciación cristiá nun mundo coma o actual onde hai tanta increnza e tanta fe debilitada?"

A Igrexa tivo durante séculos de paganismo ambiental un proceso de iniciación sólido, ben trabado, completo, que collía os candidatos ás portas da fe, acompañábaos ao longo de varias etapas e conducíaos a unha fe adulta. A iniciación ofrecía eficazmente aos novos cristiáns unha adhesión firme a Xesucristo, unha vinculación amorosa á Igrexa, unha vertebración dos contidos doutrinais da mensaxe cristiá, un programa de conduta moral, unha dirección para o compromiso cristián e unha experiencia de oración individual e litúrxica.

É certo que a diferenza entre aqueles séculos e o momento actual é abismal. Aquel era un mundo pagán, pero relixioso. A planta da fe prendía na terra dunha rica relixiosidade. Hoxe esta terra parece quedar desprovista de moitos dos seus sales nutritivos. A atmosfera que rodea en Europa ás xeracións xuvenís é moi propicia para xerar unha mesta indiferenza relixiosa. Só unha Iniciación cristiá ben coidada pode asegurar, baixo a continua acción da graza, a emerxencia de cristiáns para o século XXI. ¿Cantos están dispostos a este esixente percorrido?

Sexan moitos ou poucos estes candidatos, a Igrexa en Occidente ten ante si a inxente tarefa de reelaborar o proceso da iniciación cristiá. O Ritual da Iniciación Cristiá de Adultos (RICA) foi un paso de grande envergadura. Nel recóllense algunhas liñas básicas do catecumenado dos tempos clásicos coa acertada intuición de que tales liñas traspasan as culturas do momento e, polo tanto, son aptas para estruturar coa debida actualización, o novo itinerario cara a unha fe adulta.

A Iniciación cristiá, aínda sendo tarefa de toda a comunidade eclesial, despois de selo do Bispo, é responsabilidade principal tamén dos párrocos e dos que se lles equiparan en dereito, coa axuda dos catequistas e doutras persoas. Permítome chamar a atención sobre a importancia decisiva que ten a familia cristiá para a educación da fe dos seus fillos. Non en van, "o testemuño de vida cristiá, ofrecido polos pais no seo da familia, chega aos nenos envolto no cariño e o respecto materno e paterno. Os fillos perciben e viven gozosamente a proximidade de Deus e de Xesús que os pais manifestan, ata tal punto, que esta primeira experiencia cristiá deixa frecuentemente neles unha pegada decisiva que dura toda a vida. Este espertar relixioso infantil no ambiente familiar ten, por iso, un carácter «insubstituíble» (DGC 226). Por iso é preciso que, dende a parroquia e dende as demais instancias da formación da fe, se preste unha atención especial á familia cristiá por tódolos medios posibles

O presente Directorio da Diocese de Mondoñedo-Ferrol constitúe un modesto esforzo nesa mesma dirección. É preciso que todos os educadores da fe comprendan atinadamente a súa inspiración fundamental, asimilen coidadosamente os seus diferentes pasos e se ateñan fielmente ás súas indicacións. A vosa acollida e aplicación, sen poñer trabas nin atrancos, posibilitará unha mellor Iniciación cristiá, co que alcanzaremos, ou polo menos achegarémonos, ao ideal desexado: formar auténticos cristiáns.

Que o Espírito Santo, axente principal da evanxelización, poña a "música de Deus" nesta letra da súa Igrexa. E que Santa María, Estrela da nova evanxelización, guíe a todos ao coñecemento de Xesucristo único Salvador (Feit. 4,12).

+ Manuel Sánchez Monge, Bispo de Mondoñedo-Ferrol

Mondoñedo - Ferrol, 13 de setembro de 2009. Festa de Nosa Señora dos Remedios, Patrona da Diocese "Ide e facede discípulos de todos os pobos, bautizándoos no nome do Pai, e do Fillo, e do Espírito Santo; e ensinándolles a gardar todo o que vos ensinei" (Mt 28, 19-20).

#### Introdución

A Igrexa xa dende sempre preocupouse de iniciar cristiáns. Nos tempos apostólicos aos cristiáns chamábaselles os seguidores do "camiño", no que foran instruídos (cf Feit. 9,2; 18, 25). Este seguimento foi pasando, nos seus comezos, pola experiencia paradigmática do catecumenado bautismal (s. II-V aproximadamente) e, dende aqueles inicios ata os nosos días, pola transmisión da fe a través da familia, a parroquia e a escola. Foi a parroquia o "lugar" propio da acollida, da catequese e a celebración dos sacramentos da Iniciación cristiá. Nela, tanto os catecúmenos como os que recibían o Bautismo, incorporábanse á Igrexa.

No fondo está a cuestión "que hai que facer para ser cristián" ou "como se fai un cristián" (cf Feit. 2, 37; 8, 37; 11, 26) Ante esta tarefa a Igrexa tratou de responder nos últimos anos marcando pautas, promulgando normativas, poñendo medios e recursos para que nas comunidades parroquiais se ofrecese un itinerario catequético-litúrxico, máis ou menos homoxéneo, de cara á Iniciación cristiá dos nenos e adolescentes. Foi precisamente a partir da reforma litúrxica e catequética xurdida do Concilio Vaticano II, cando cada Igrexa particular tratou de concretar un iter a seguir na celebración dos sacramentos de Iniciación.

Na nosa diocese de Mondoñedo-Ferrol, o último directorio publicouse no ano 1984¹. O devandito directorio, promulgado por Mons. Araújo Iglesias, parte dunha análise da situación da pastoral sacramental, á que lle seguen unhas orientacións teolóxico pastorais, para logo afrontar cada un dos sacramentos da Iniciación, cos seus aspectos teolóxico-pastorais e a normativa correspondente.

Case vinte anos máis tarde, Mons. Gea Escolano, consciente das serias dificultades xurdidas na familia e no ambiente sociocultural á hora de transmitir a fe ás novas xeracións, publica unha ampla reflexión titulada "A catequese base da renovación eclesial", cunhas "normas pastorais para a preparación dos sacramentos da Iniciación"<sup>2</sup>.

<sup>1&</sup>lt;sub>-</sub> Separata de BOOMF, 12 (1984) 538-567.

<sup>2</sup>\_ BOOMF 9-10 (2004) 134-162.

Hoxe en día, ante as novas dificultades que presenta a situación actual e recollendo as valiosas achegas do Maxisterio do Papa e da Conferencia Episcopal Española, xunto coas disposicións doutras dioceses, plasmadas nos seus directorios de Iniciación cristiá, a nosa Igrexa diocesana séntese obrigada a dar novas respostas e abrir novos camiños para acoller a quen se presenta ou é presentado para "ser cristián". Tamén quere animar a todos os axentes de pastoral, especialmente aos sacerdotes, a que con renovado empeño afronten a misión apaixonante de iniciar na fe e acoller na Igrexa a todo o que pida ser cristián. Son novas e variadas as situacións persoais, familiares e sociais que hai que contemplar e ás que hai que responder dende o evanxeo. Non se pode ser indiferente ante as demandas do noso tempo, por moi novidosas ou difíciles que nos resulten. Do contrario, deixariamos de ser fieis á misión encomendada polo Mestre.

#### 1. A nosa realidade

Toda a acción evanxelizadora da Igrexa debe partir dun coñecemento da situación e as circunstancias dos destinatarios. Concretamente na nosa diocese de Mondoñedo-Ferrol estamos repartidos en dúas amplas zonas, unha interior e outra costeira, cunha poboación diseminada en numerosos núcleos rurais e noutros semiurbanos e urbanos. Somos esa "porción do pobo de Deus" herdeira dunha longa e frutífera tradición cristiá, que habemos de valorar e agradecer. A ela pertencemos e nela todos os bautizados teñen a oportunidade de sentir e vivir a Igrexa de Xesucristo. Non obstante, por outra banda, sentímonos interpelados polos cambios e transformacións socioculturais do noso tempo, que afectan profundamente ao xeito de vivir e transmitir a fe.

De aí que, habemos de descubrir e tomar conciencia dos "signos dos tempos" que nos interpelan, valorar o positivo, "todo o que hai de verdadeiro, de nobre, de xusto, de limpo, de amable, de saudable, de virtuoso e de encomiable" (Fil 4, 8-9); así como tamén recoñecer aquilo que impide, obstaculiza ou se resiste ao mandato do Señor: "Ide e facede discípulos de todos os pobos"... (Mt 18, 19).

Con palabras do papa Xoán Paulo II, "é necesario mirar cara a cara este mundo noso cos seus valores e problemas, as súas inquietudes e esperanzas, as súas conquistas e derrotas"<sup>3</sup>. Recollendo algúns trazos xa coñecidos, poderiamos describir a situación do seguinte xeito<sup>4</sup>:

<sup>3</sup>\_ Exhortación apostólica Christifideles Laici 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>– Cf Plan Pastoral Diocesano 2007-2010.

## 1.1. Trazos preocupantes

Con demasiada frecuencia atopámonos ante:

- Unha fe débil e pouco formada que necesita ser fortalecida para ser vivida, testemuñada, confesada e celebrada.
- Unha Igrexa preocupada por facer presente o evanxeo; pero que se atopa cun gran desinterese e apatía por parte de moitos, facendo que teña a sensación de ser incapaz de afrontar o reto dunha nova evanxelización.
- Unha transmisión da fe que se fai a través da predicación, da catequese, da ERE, etc, que compite en desvantaxe con outras formas de entender a vida.
- Unha carencia preocupante de vocacións á vida laical en xeral, e á vida consagrada e ao ministerio sacerdotal en particular.
- Uns axentes –presbíteros, relixiosos e laicos– entregados con xenerosidade á misión; pero con frecuencia desanimados polos escasos resultados do seu traballo pastoral.
- Unhas familias que, afectadas polas vicisitudes do noso tempo, necesitan máis que nunca ser afianzadas nos valores da unión, o diálogo, a mutua entrega, a educación dos fillos e a transmisión da fe.
- Uns laicos sen conciencia da súa condición de bautizados, adormecidos nunha fe rutineira e unha relixiosidade escasamente formada, incapaces de afrontar o reto do testemuño cristián nun ambiente de increnza.
- Unha multitude de bautizados que viven á marxe da fe da Igrexa, destinatarios dunha nova acción misioneira ou dunha reiniciación cristiá.
- Unha práctica pastoral que, en moitos casos está máis preocupada pola sacramentalización que pola acción misioneira, onde están os máis afastados e incrementes.

#### 1.2. Trazos esperanzadores

Non poderiamos ser realistas na nosa análise se esquecésemos os valores que tamén se detectan como signos positivos do noso tempo, e que poden ser pegadas da presenza e a acción do Espírito:

- Existe unha sede de Deus manifestada por moitas persoas que buscan sinceramente o sentido fondo da súa vida, e que nos reclaman espazos distintos de comunidade e oración.
- Moitas persoas buscan honradamente a súa realización persoal no traballo e nas súas tarefas profesionais, a pesar da inestabilidade e precariedade laboral.
- Segue habendo familias que viven e educan na xenerosidade e no amor, dedicando tempo aos fillos e aos maiores ao seu cargo.
- Crece a busca de independencia e autonomía persoal en moitas persoas, unida ao desenvolvemento do nivel cultural e de información, que lles permite discrepar e coñecer os seus dereitos e deberes sociais, así como un sentido da liberdade fronte á presión social ou a inxustiza.
- Hai un maior sentido da solidariedade ante as desgrazas, as catástrofes, a pobreza... e un compromiso xeneroso cos voluntariados e ONGs.
- Valórase cada vez máis a natureza e hai unha maior conciencia ecolóxica sobre a conservación e a sostiblilidade do planeta.
- A paz, a xustiza, a non-violencia son valores que cobraron moita importancia e que animan ao compromiso persoal.
- Os dereitos das persoas e dos colectivos son referentes para moitos, así como unha maior valoración do papel da muller e da súa igualdade de oportunidades en todos os ámbitos.
- Un importante número de laicos que cada vez máis asumen o seu compromiso e reclaman o papel de corresponsabilidade na Igrexa que lles é propio.
- A presenza testemuñal das asociacións de laicos e de movementos apostólicos que, aínda que minoritarios, achegan á nosa diocese unha canle aberta de compromiso laical permanente, asociada e organizada.

#### 1.3. A Iniciación cristiá

A Iniciación cristiá, na que tanto empeño puxo a Igrexa dende sempre, hoxe en día e á vista dos resultados, estanos a esixir unha profunda revisión tanto nos contidos coma nos itinerarios a seguir. Hei aquí algúns datos<sup>5</sup>:

<sup>5–</sup> SECRETARIADOS DE CATEQUESE DE GALICIA, Non ardía ou noso corazón...? A Eucaristía: Misterio que se ha de crer, Santiago de Compostela 2007, 4.

- Pais que piden o Bautismo para os seus fillos e non se preocupan da súa educación na fe; ou que xa nin sequera piden o Bautismo nin tampouco a Primeira Comuñón. Familias que envían aos nenos á catequese só para facer a Primeira Comuñón sen un compromiso de continuidade no proceso de Iniciación.
- Nenos e adolescentes que veñen á catequese, pero que lles custa participar, ou de feito non veñen á Eucaristía do domingo.
- Adolescentes e mozos que, unha vez confirmados, non participan na vida da Igrexa e que xa antes de confirmarse non dan mostras de sentirse vinculado a ela.
- Familias que inscriben aos fillos na catequese, pero non se interesan pola súa educación relixiosa nin pola participación na celebración da fe.
- Pais, catequistas e párrocos que empeñados na educación da fe, viven con preocupación e desánimo esta situación.
- Sacerdotes que persoalmente se senten limitados pola idade e se ven desbordados polo número de parroquias e a falta de catequistas.

A este respecto son clarificadoras as palabras dos nosos bispos:

"A renovación da Iniciación cristiá é un empeño que compartimos, en unidade de misión, con todos os presbíteros e os diáconos. A colaboración dos catequistas e demais persoas dedicadas a esta pastoral é preciosa e necesaria. Nunca, coma nestes tempos, se dedicaron tantas persoas, esforzos e recursos á catequese e ao ensino da relixión nas escolas; á promoción de movementos infantís e xuvenís; ao coidado da participación na liturxia dominical e á preparación dos sacramentos. Non obstante, a ignorancia relixiosa da doutrina da fe dun bo número dos nosos fieis, a desconexión entre a práctica relixiosa e a conduta moral, a debilidade da presenza dos católicos na sociedade e a escaseza de vocacións á vida consagrada a Deus poñen de manifesto as dificultades da nosa acción evanxelizadora".6

De aí que nos sintamos obrigados a ofrecer camiños diversificados que respondan á variedade de situacións persoais e sociais de aqueles que, atraídos pola persoa de Xesucristo e o seu evanxeo, queiran responder á súa chamada e iniciar ou reiniciar o seu seguimento na Igrexa.

<sup>6</sup>\_ IC 4.

### 2. A misión de evanxelizar

Evanxelizar é comunicar, transmitir, anunciar, nunha palabra: testemuñar dunha forma vivencial a "boa nova" do Reino de Deus que se fixo presente en Xesucristo. As súas palabras, as súas actitudes, os seus feitos, a súa vida toda, especialmente a súa morte e resurrección, constitúen a irrupción definitiva, á vez que novidosa e inefable, de Deus na historia dos homes. E este acontecemento é a gran noticia traída por Xesús e comunicada pola Igrexa ao longo dos séculos.

#### 2.1. Misión de Xesús

Efectivamente, evanxelizar foi a misión de Xesús. El mesmo é consciente de ser enviado polo Pai para esta misión e así o di expresamente: "imos a outra parte, aos pobos veciños, para predicar tamén alí, pois para isto vin" (Mc 1, 38). E cando se aplica a si mesmo a profecía de Isaías: "O espírito do Señor está sobre min, porque me unxíu para anunciar a boa noticia aos pobres "... (Lc 4, 18). Así o resume o Directorio Xeral para a Catequese:

"Xesús foi o primeiro e máis grande evanxelizador. Anunciou o Reino de Deus, como nova e definitiva intervención divina na historia, e definiu este anuncio como "o evanxeo", é dicir, a boa noticia. A el dedicou toda a súa existencia terrea".7

#### 2.2. Compromiso da Igrexa

Evanxelizar tamén é dende sempre a misión da Igrexa. Unha misión que é a mesma de Xesús e que nace do seu mandato e envío: "Ide por todo o mundo e anunciade o evanxeo a toda a creación" (Mc 16, 15). Recordóunolo hai anos o papa Paulo VI na súa "carta magna" sobre a evanxelización do mundo contemporáneo, cando dixo: "evanxelizar constitúe a dita e vocación propia da Igrexa, a súa identidade máis profunda; ela existe para evanxelizar"8. A Igrexa, pois, está chamada a saír de si mesma e evanxelizar, recuperando o seu sentido misioneiro.

## 2.3. Acción do Espírito

Engade máis adiante o Papa que esta misión non depende só nin principalmente do empeño dos cristiáns, nin dos seus recursos, métodos ou estratexias,

<sup>7</sup>\_ DGC 34.

<sup>8</sup>\_ FN 14.

senón que ante todo "o Espírito é o axente principal da evanxelización"9, a quen hai que invocar e por quen hai que deixarse guiar. Só El "fai aceptar e comprender a palabra de salvación"10

En definitiva, a evanxelización é unha realidade rica e complexa que comeza co testemuño, séguelle o anuncio explícito, a adhesión de corazón, a entrada na comunidade, a celebración da fe e os sacramentos, e o compromiso misioneiro<sup>11</sup>. Concretando poderiamos dicir que a evanxelización realízase a través de:

- O testemuño, que é presenza, acollida, escoita e transformación.
- A palabra, que é anuncio do evanxeo, catequese e formación.
- A liturxia, que é oración e celebración da fe e os sacramentos.
- A comuñón de vida, que é fraternidade e participación na comunidade.
- O servizo, que é caridade, solidariedade, promoción e transformación.

## 2.4. Etapas

Estas son as etapas típicas que constitúen o proceso de evanxelización, á vez sucesivas e interrelacionadas<sup>12</sup>:

- a. A acción misioneira ou primeiro anuncio, dirixida aos non crentes e indiferentes, ou aos bautizados non convertidos ou afastados da fe, a finalidade da cal é a conversión inicial. No caso dos nenos é o "espertar relixioso".
- b A acción **catecumenal** ou **catequética**, que comprende a iniciación e afondamento da fe a través do catecumenado ou a catequese sistemática e a celebración dos sacramentos de Iniciación.
- c. E a acción pastoral, os destinatarios da cal son os fieis cristiáns xa iniciados, que viven e alimentan a súa fe no seo da comunidade cristiá, sén-

<sup>9&</sup>lt;sub>- EN 75.</sub>

<sup>10</sup>\_ Idem.

<sup>11</sup>\_ Cf FN 21-24.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>\_ Cf DGC 47.

tense membros corresponsables nesta e son enviados ao mundo para dar testemuño e participar na misión evanxelizadora da Igrexa.

#### 2.5. Nova evanxelización

En moitos países de tradición cristiá dáse unha situación ambigua e ata contraditoria: bautizados que perderon o sentido vivo da fe ou non se recoñecen como membros da Igrexa, levando unha existencia afastada de Cristo e do seu Evanxeo. Esta situación require unha **nova evanxelización**, onde o primeiro anuncio e a catequese constitúen unha opción prioritaria<sup>13</sup>. É Xoán Paulo II quen acuña o termo: a evanxelización ha de ser "nova no seu ardor, nos seus métodos e na súa expresión"<sup>14</sup>. E, anos máis tarde, explicítao referíndose máis en concreto á nosa realidade con estas palabras: "Europa pasou a formar parte daqueles lugares tradicionalmente cristiáns nos que, ademais dunha nova evanxelización, se impón en certos casos unha primeira evanxelización (...). No 'vello' Continente existen tamén amplos sectores sociais e culturais nos que se necesita unha verdadeira e auténtica misión 'ad xentes'. Ademais, por todas partes é necesario un novo anuncio mesmo aos bautizados".<sup>15</sup>

E o noso Bispo, na súa carta pastoral "A Diocese, familia grande e acolledora" 16, ínstanos a afrontar decididamente unha **pastoral evanxelizadora** dirixida a suscitar a fe nos ambientes dominados pola increnza e a consolidar a fe debilitada do pobo cristián. Unha chamada que non pode conformarse cunha pastoral de mínimos, que ha de revisar a catequese e coidar especialmente a lniciación cristiá, potenciando particularmente a catequese de adultos, que esixe unha forte renovación espiritual, eclesial e apostólica por parte dos axentes, coidando especialmente as actitudes de diálogo e servizo, e potenciando o testemuño cristián.

É precisamente neste contexto dunha pastoral evanxelizadora onde temos que situar hoxe a Iniciación cristiá. Non como unha institución estática e inmutable que poña a norma por enriba da persoa e non ao seu servizo, senón máis ben como unha tarefa compartida que xurda da inquietude e a paixón dunha Igrexa que, sabendo que "sempre ten necesidade de ser evanxelizada" 17, séntese chamada a evanxelizar, particularmente aos pobres no sentido amplo do

<sup>13&</sup>lt;sub>-</sub> Idem 58.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>– Discurso na súa viaxe apostólica a Haití, ano 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>– Ecclesia in Europa, 46 e 47.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>- Ver BOOMF, 1-3 (2007) 9-72.

<sup>17</sup>\_ FN 15.

termo, dende a acollida, a escoita, o diálogo, o acompañamento, o testemuño, o anuncio explícito de Xesucristo e a integración na comunidade.

#### 3. A iniciación cristiá

Se a misión da Igrexa, como acabamos de ver, é evanxelizar e, máis en concreto, "facer cristiáns" (parafraseando a coñecida afirmación de Tertuliano: "o cristián non nace, faise"), habemos de formularnos con claridade que é e en que consiste a Iniciación cristiá e actuar en consecuencia.

#### 3.1. Natureza da Iniciación cristiá

Ninguén mellor que a mesma Igrexa, "nai e mestra" na fe, nos pode definir a Iniciación cristiá a través do seu Maxisterio. No Catecismo da Igrexa Católica defínese así a Iniciación cristiá:

"Dende os tempos apostólicos, para chegar a ser cristián séguese un camiño e unha iniciación que consta de varias etapas. Este camiño pode ser percorrido rápida ou lentamente. E comprende sempre algúns elementos esenciais: o anuncio da Palabra, a acollida do Evanxeo que leva á conversión, a profesión de fe, o Bautismo, a efusión do Espírito Santo, o acceso á comuñón eucarística" (CCE 1229).

No documento sobre a Iniciación cristiá dos bispos españois dise:

- "A Iniciación cristiá é un don de Deus que recibe a persoa humana pola mediación da nai Igrexa".
- "Deus ten a iniciativa e a primacía na transformación interior da persoa e na súa integración na Igrexa".
- "O home, auxiliado pola graza, responde libre e xenerosamente ao don de Deus, percorrendo un camiño de liberación do pecado e de crecemento na fe ata sentar na mesa eucarística".
- "Esta iniciativa gratuíta e antecedente do Pai verifícase nas palabras e accións que Xesucristo resucitado realiza na Igrexa, Esposa súa e Nai nosa; e na acción do Espírito Santo que inspira, ilumina, guía e conduce ao que é chamado a entrar na comuñón da vida trinitaria (...) A Iniciación cristiá, polo tanto, ha de entenderse en primeiro termo como obra da Santísima Trindade na Igrexa (...) A Igrexa é a mediación querida por Deus"...".

- "De aí que a Iniciación cristiá se leve a cabo en verdade no curso dun proceso realmente divino e humano, trinitario e eclesial".
- "A Iniciación cristiá é a expresión máis significativa da misión da Igrexa e, como se indicou xa, constitúe a realización da súa función maternal, ao xerar á vida os fillos de Deus".
- "A Iniciación cristiá é a inserción dun candidato no misterio de Cristo, morto e resucitado, e na Igrexa por medio da fe e os sacramentos" 18.

Resumindo, a Iniciación cristiá é:

- un don de Deus;
- que pide a resposta do home;
- é obra da Santísima Trindade;
- que require a función maternal da Igrexa.

En definitiva, trátase dun "proceso divino e humano, trinitario e eclesial" que parte da conversión persoal, afóndase e madura na catequese, e exprésase na celebración dos sacramentos de iniciación: o Bautismo (sacramento do novo nacemento), a Confirmación (sacramento do crecemento na fe) e a Eucaristía (sacramento que alimenta a fe e expresa a súa plenitude).

## Comprende estas etapas<sup>20</sup>

- O anuncio misioneiro ou primeiro anuncio (precatecumenado para os non bautizados, precatequese para os bautizados non convertidos ou espertar relixioso no caso dos nenos), a aceptación do evanxeo e a conversión inicial.
- O catecumenado (para os non bautizados) ou a catequese (para os bautizados), para afondar e madurar na conversión, e a finalidade da cal é a confesión de fe.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>\_ IC 9-19.

<sup>19</sup>\_ IC 12.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> – Cf RICA 4-39.

- 3. A celebración dos **sacramentos de Iniciación**: Bautismo, Confirmación e Eucaristía.
- 4. A entrada na comunidade cristiá da que se pasa a formar parte como membro adulto e corresponsable.
- 5. A catequese mistagóxica, a finalidade da cal é coñecer e afondar ("saborear") os dons recibidos e así medrar na asimilación dos "misterios" celebrados<sup>21</sup>.

## 3.2. Lugares e funcións eclesiais da Iniciación cristiá<sup>22</sup>

## a) Lugares:

O lugar propio é a **Igrexa particular**, na que o Bispo é mestre na fe e verdadeiro responsable da Iniciación cristiá, destacando a **Igrexa catedralicia**, sede episcopal e Igrexa nai de todas as parroquias da diocese. Os outros lugares ou ámbitos son os seguintes:

- A parroquia é o lugar propio e principal á vez que máis inmediato. É o lugar privilexiado para a transmisión e educación na fe en todas as súas dimensións: coñecer, vivir, orar, celebrar e anunciar; "a comunidade cristiá é en si mesma catequese vivente"23. É na parroquia onde se realiza e fai visible a comunidade cristiá na que están presentes todas as mediacións esenciais da Igrexa de Cristo.
- A familia que é a "Igrexa doméstica"<sup>24</sup> nacida do sacramento do matrimonio. Nela os pais, e en bastantes casos os avós, son os primeiros e principais educadores dos seus fillos, mediante a palabra e o exemplo das súas vidas<sup>25</sup>.
- A Acción Católica e as asociacións e movementos laicais son os medios subsidiarios e complementarios da Iniciación cristiá, que ofrecen

<sup>21</sup>\_ Sobre a catequese mistagóxica cabería esta definición descriptiva: "a última etapa, tradicionalmente realizada no tempo pascual, dedíacase á catequese mistagóxica, é dicir, á profundización na nova experiencia dos sacramentos da comunidade. É a etapa dos neófitos" (VV.AA., Novo Diccionario de Catequética, Ed. San Pablo, Madrid 1999, p 288).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>- Cf IC 33-38.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>- DGC 141.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>– LG 11.

<sup>25</sup>\_ Cf FC 39.

unha peculiar experiencia eclesial e un espazo comunitario para o crecemento da fe.

- A escola católica: lugar relevante para a educación humana e cristiá, a formación integral da persoa en orde ao seu fin último e ao ben común da sociedade.
- O ensino relixioso escolar: ten unha misión evanxelizadora, á vez que complementa a acción catequética, podendo contribuír deste modo aos obxectivos da Iniciación cristiá dos nenos e adolescentes.
- b) Funcións: catequese (función evanxelizadora) e liturxia (función mistagóxica) constitúen dúas dimensións dunha mesma realidade.
- A catequese da Iniciación cristiá, entendida como:

"A etapa ou período intensivo do proceso evanxelizador na que se capacita basicamente aos cristiáns para entender, celebrar e vivir o evanxeo do Reino, ao que deron a súa adhesión, e para participar activamente na realización da comunidade eclesial e no anuncio e difusión do evanxeo. Esta formación cristiá –integral e fundamental– ten como meta a confesión de fe"26.

A catequese constitúe, pois:

- unha formación orgánica e sistemática da fe;
- unha formación básica, esencial, centrada no nuclear da experiencia cristiá;
- un ensino significativo que achega o sentido último á existencia humana e ilumínaa;
- unha "iniciación básica integral" para o seguimento de Cristo e a integración na comunidade eclesial;
- un proceso de maduración e crecemento na fe cun desenvolvemento gradual;
- unha mediación: o catequista, chamado pola Igrexa, destacará pola súa madureza humana, cristiá e apostólica;

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>– CC 34.

 unha metodoloxía que se inspira na mesma pedagoxía de Deus ao longo da historia da Salvación, aberta aos distintos métodos –indutivo, dedutivo, existencial, kerigmático, etc.–, dando lugar á actividade, a creatividade, o diálogo, a reflexión, o silencio, a oración e a memorización das principais fórmulas de fe.

A liturxia na Iniciación cristiá, achega estes elementos:

- os sacramentos do Bautismo, da Confirmación e da Eucaristía, esta como "fonte" e "cume" da Iniciación, xunto coas celebracións da Palabra de Deus e os escrutinios; tamén a Penitencia para os que foron bautizados;
- o Bautismo, a Confirmación e a Eucaristía gardan entre si unha íntima unidade, dentro das peculiaridades das lexítimas tradicións litúrxicas de Oriente, que se administran xuntos na mesma celebración, tanto no caso dos adultos coma no dos que acaban de nacer; e Occidente, que no caso dos párvulos bautizados, por razóns pastorais, os restantes sacramentos confírense en celebración distintas no tempo, mantendo, non obstante, a súa unidade, a non ser no Bautismo de adultos<sup>27</sup>.

"A este respecto –dinos o Papa Benedicto XVI– é necesario poñer atención no tema da orde dos Sacramentos da iniciación. Na Igrexa hai tradicións diferentes. Esta diversidade maniféstase claramente nos costumes eclesiais de Oriente, e na mesma praxe occidental polo que se refire á iniciación dos adultos, a diferenza da dos nenos. Non obstante, non se trata propiamente de diferenzas de orde dogmática, senón de carácter pastoral. Concretamente, é necesario verificar que praxe pode efectivamente axudar mellor aos fieis a poñer de relevo o sacramento da Eucaristía como aquilo ao que tende toda a Iniciación (cf. 1 P 3,15)".28

- os sacramentos de Iniciación precisan ir acompañados por unha catequese presacramental e mistagóxica;
- o ano litúrxico é o marco propio da Iniciación cristiá, especialmente o ciclo de Pascua (Coresma e Cincuentena pascual), e o domingo, "fundamento e núcleo do ano litúrxico" e día propio para celebrar os sacramentos de iniciación.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>– RICA, 1-67.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Sacramentum Caritatis 18.

 a mesma celebración litúrxica contribúe de xeito decisivo á formación da fe dos fieis, avivando e nutrindo esa mesma fe.

## 3.3. Axentes

- O bispo: "ten a máxima responsabilidade da catequese na Igrexa"<sup>29</sup>. Como pastor e primeiro evanxelizador, mestre da fe, dotado do carisma da verdade<sup>30</sup> e principal dispensador dos misterios de Deus, é a máxima autoridade na Iniciación cristiá na diocese, coordinando os diversos elementos que a compoñen, determinando os seus contidos e funcións, e regulando o seu proceso.
- O sacerdote: "aos párrocos toca atender ao coidado pastoral e persoal dos catecúmenos... impartíndolles a catequese axeitada"<sup>31</sup> con axuda doutros. Na súa comunidade o párroco como pastor é o primeiro responsable e educador da fe, "catequista de catequistas"<sup>32</sup>. Aínda que non dea el a catequese, ha de acompañar de preto o labor xa que "a calidade da catequese depende en grandísima medida da presenza e acción do sacerdote"<sup>33</sup> suscitando a responsabilidade de toda a comunidade na tarefa catequética, procurando a formación dos catequistas, vinculando a acción catequética ao bispo e ás directrices diocesanas.
- O catequista: "a figura do catequista é básica" e na catequese exerce "unha función eclesial relevante"34, non a título privado ou por iniciativa propia, senón en nome da Igrexa e enviado por ela. Ademais dunha madureza humana, "estará dotado dunha fe profunda, dunha clara identidade cristiá e eclesial e dunha fonda sensibilidade social"35. En definitiva, unha vocación, xa que se sente chamado por Deus, participa na misión de Xesús, Mestre, é movido polo Espírito dentro da Igrexa e ao servizo dos homes36. Este ministerio eclesial non se improvisa. Esixe unha

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>- DGC 136; CT 63; CD 14

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>– LG 25; DV 8.

<sup>31</sup>\_ RICA 45.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>– DGC 225.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>– Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>– IC 44.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>– DGC 237.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>\_ Cf CF 47-87

iniciación e unha formación permanente que o capaciten para a misión encomendada da transmisión da fe.

- A comunidade cristiá: "a comunidade cristiá é a orixe, lugar e meta da catequese. Da comunidade cristiá nace sempre o anuncio do evanxeo, invitando aos homes e mulleres a converterse e seguir a Xesucristo. É esa mesma comunidade a que acolle aos que desexan coñecer ao Señor e internarse nunha vida nova "37. Para levar a cabo esta misión, é necesario que cada comunidade parroquial, lugar concreto onde se vive a pertenza eclesial e se experimenta a presenza da Igrexa de Cristo, tome conciencia do seu papel imprescindible na acollida e acompañamento no proceso da Iniciación cristiá.
- Os pais: os pais de familia son evidentemente "os primeiros e principais educadores dos fillos"38. Xa no sacramento do matrimonio e posteriormente no bautismo dos seus fillos adquiriron o compromiso de educalos na fe. Así, "mediante o testemuño da súa vida, son os primeiros mensaxeiros do evanxeo" ante os fillos"39. Esta tarefa necesaria e imprescindible pódese exercer de varias maneiras: no fogar levando a cabo o espertar relixioso ou facendo un seguimento da catequese dos seus fillos; na comunidade parroquial, a través das reunións de formación de pais ou da catequese de adultos; tamén tomando parte activa na catequese dos seus propios fillos como catequistas, etc.

#### 3.4. Pastoral vocacional40

A Iniciación cristiá, está chamada a provocar o compromiso cristián ao **descubrir as diversas vocacións e os distintos servizos eclesiais**. Concretamente, a formularse unha posible chamada ao ministerio ordenado ou á vida consagrada, así como ao estado do matrimonio

Os diversos modos de seguimento de Xesucristo no servizo da comunidade eclesial e dos homes, dependen da chamada que Deus fai a cada un a entrar en comuñón con El mediante o proceso de Iniciación cristiá.

Polo tanto, non habemos de ter medo a propoñer aos nenos e mozos das nosas parroquias, colexios e grupos que están a realizar o itinerario da Iniciación

<sup>37</sup>\_ DGC 254

<sup>38</sup>\_ FC 40.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>– Idem 39.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Sobre a catequese na adolecencia-xuventude, ver en DGP 181-185.

cristiá, a santidade como meta das súas vidas, recordándolles mesmo os exemplos de seguimento de Xesucristo protagonizados por rapaces da súa mesma idade dos que foi recoñecida a súa santidade e proclamada pola Igrexa.

Convén, pois, vincular **a pastoral xuvenil en clave evanxelizadora e vocacional** á Iniciación **cristiá**, de maneira que desta se pase a aquela. É o mellor modo de evitar a confusión entre ambas as dúas actividades e que unha suplante á outra. O obxectivo é lograr que, ao concluír o proceso da Iniciación, os adolescentes e mozos se incorporen a grupos parroquiais, arciprestais ou diocesanos para continuar a súa formación e iniciarse na tarefa apostólica.

#### 4. Procesos de iniciación

Cada Igrexa particular ha de concretar o itinerario a seguir en canto á Iniciación cristiá, baixo a autoridade do Bispo. Dadas as situacións tan diversas e contrapostas dende o punto de vista persoal, familiar e social, ás que nos diriximos para anunciar o evanxeo e suscitar a conversión a Xesucristo, hoxe a Igrexa vese obrigada a presentar, dentro dun mesmo proxecto evanxelizador e catecumenal, distintos camiños de Iniciación cristiá.

## 4.1. Proceso catecumenal para os non bautizados

Ademais da análise exposta ao comezo sobre a situación da fe e as novas circunstancias que afectan esencialmente á súa transmisión e vivencia, engadimos os seguintes trazos que nos obrigan a **novas formulacións da Iniciación cristiá**, ata agora apenas tomados en conta. Por exemplo:

- a indiferenza relixiosa, a incredulidade ambiental e o materialismo absorbente, conmoven os mesmos fundamentos relixiosos, e esixen un redescubrimento da identidade cristiá:
- cada vez aumenta máis o número dos non bautizados de nenos que, ben ao chegar ao uso de razón, ou na xuventude ou a adultez, piden o bautismo;
- a conciencia de que non se é cristián só polo rito do bautismo, senón tamén por convicción persoal, conversión, é cada vez máis clara;
- séntese dende a Igrexa a necesidade e urxencia dunha evanxelización "ad intra" e "ad extra", que renove e consolide a fe e conversión persoal, que autentique a comunidade cristiá.

Nunha sociedade cada vez máis globalizada e diversificada, onde ser cristián supón facer unha opción persoal, reflexionada e á vez verificada no testemuño da propia vida, a Igrexa nos últimos anos recuperou a antiga práctica do **Catecumenado bautismal**.

#### a. O Catecumenado

É "unha das expresións máis xenuínas e significativas da misión da Igrexa"41. É a institución da Iniciación cristiá que inclúe todo un proceso educativo e identificador da fe, dirixido a "convertidos non bautizados", que inclúe elementos doutrinais e morais, enmarcado nunhas etapas que culminan na celebración dos sacramentos de Iniciación e a entrada na comunidade cristiá. Todo iso no contexto dunha Igrexa minoritaria dos séculos II ao V, inserida nunha sociedade na que predominaba o paganismo.

"A Conferencia Episcopal Española –din os bispos–, atendendo estas indicacións da Igrexa, e consciente dos desafíos actuais que proveñen da situación da fe dos bautizados e o número cada vez maior de adultos e nenos en idade escolar que queren coñecer ao Señor e ser bautizados, considera que a restauración do catecumenado nas nosas igrexas é unha oportunidade que Deus nos concede para a renovación da vida da Igrexa e unha ocasión para mostrar a todos a fe que ela recibiu (cf. LG 1; IC 3). O catecumenado é unha das expresións máis xenuínas e significativas da misión da Igrexa, pois trata de conducir aos homes á fe mostrándolles, no anuncio do Evanxeo e na celebración dos sacramentos, o camiño da salvación. Á súa vez, a Igrexa vese renovada e enriquecida polos novos crentes, que son sempre un signo da vitalidade do Evanxeo"42.

#### b. Estrutura

- Os compoñentes fundamentais do catecumenado son:
- A iniciativa e o don de Deus que é acollida polo home. En definitiva, un proceso divino e humano, trinitario e eclesial.
- A mediación da Igrexa e a presenza da comunidade eclesial, que ten como misión xerar, coidar, alimentar e axudar a medrar aos novos cristiáns.

<sup>41</sup>\_ OPC 1.

<sup>42</sup>\_ Idem 5.

- Un itinerario litúrxico, catequético e espiritual; un camiño de conversión e crecemento na fe que se desenvolve no seo da comunidade cristiá.
- A celebración dos sacramentos da Iniciación cristiá.

## c. Etapas e tempos<sup>43</sup>

## Anuncio misioneiro e precatecumenado

- Anuncio do evanxeo do que xermolará a fe e a conversión inicial.
- Ingreso no grao dos catecúmenos;
- Busca da verdade, o sentido da vida e discernimento do desexo e motivación para pedir o bautismo.

## Tempo de catecumenado

- Tempo de asentamento e maduración na fe que acaba coa celebración do rito de admisión;
- O catecúmeno recibirá unha catequese que o introducirá no coñecemento do misterio da salvación, na práctica da vida cristiá, no exercicio da caridade, na oración e a celebración litúrxica, e no testemuño de vida.

## Tempo da purificación e a iluminación

- Desenvólvese ordinariamente durante a Coresma;
- Ten preferentemente un carácter espiritual e ascético;
- Ademais da entrega do Símbolo da fe e do Nosopai, lévanse a cabo diversos ritos, escrutinios e exorcismos.

## Tempo da mistagoxía

- Ten lugar durante a Pascua;
- Afóndase na experiencia nova dos sacramentos recibidos, mediante as explicacións e a recepción frecuente dos mesmos;
- Preténdese unha intelixencia máis plena e frutuosa, unha experiencia espiritual e un compromiso e unha responsabilidade propios do cristián.

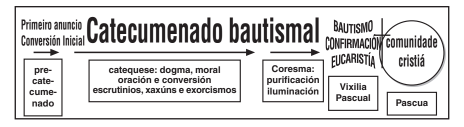
<sup>43</sup>\_ Cf OPC 13-16.

## D. Contidos44

Os contidos son os propostos polo Catecismo da Igrexa Católica, segundo os criterios do Directorio Xeral para a Catequese:

- catequese básica e integral o obxectivo da cal é conducir ao coñecemento do misterio da salvación;
- iniciación e educación na liturxia e na oración, participando na liturxia da Palabra;
- aprendizaxe da vida cristiá como indicador da conversión do candidato;
- capacitación para vivir en comunidade e participar na vida e a misión da Igrexa.

Velaquí o esquema deste proceso:



- e. Destinatarios45
- Adultos, maiores de 18 anos.
- Adolescentes e mozos entre 13 e 18 anos.
- Nenos entre 7 e 12 anos.

Para levar a cabo o proceso Catecumenal, o Bispo diocesano instituirá o **Catecumenado bautismal** na diocese e terase en conta o RICA<sup>46</sup> e as Orien-

<sup>44&</sup>lt;sub>-</sub> Idem 17-23.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>– Idem 28-31.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ritual de Iniciación Cristiá de Adultos.

tacións pastorais da CEE<sup>47</sup>. O director ou responsable do Catecumenado, nomeado para tal efecto, xunto co seu equipo, elaborarán as directrices e o programa catequético-litúrxico a seguir en toda a diocese coa aprobación do Bispo.

#### 4.2. Proceso de iniciación cristiá con nenos e adolescentes bautizados

Convén ter en conta, á hora de afrontar na práctica pastoral a catequese e a celebración dos tres sacramentos de Iniciación cristiá, Bautismo, Confirmación e Eucaristía, o seguinte:

"A celebración destes sacramentos –din os nosos bispos–, aínda dentro das peculiaridades das lexítimas tradicións litúrxicas de Oriente e de Occidente, confire unha unidade que se proxecta sobre todo o proceso da Iniciación cristiá. En Oriente os sacramentos da Iniciación adminístranse xuntos na mesma celebración, tanto no caso dos adultos coma no dos que acaban de nacer. En Occidente esta práctica non variou para a Iniciación dos adultos, se ben no caso dos que son bautizados de párvulos, a Igrexa admitiu por motivos pastorais que os restantes sacramentos se confiran en celebración distintas no tempo, mantendo, non obstante, a unidade orgánica e o principio da ordenación mutua dos sacramentos de iniciación "48."

## a. Descrición deste proceso

Pártese do sacramento do **Bautismo recibido** pouco tempo despois do nacemento.

- Esixe o espertar á fe no ámbito da familia e da comunidade cristiá.
- O proceso catequético comeza propiamente en torno aos 6 anos ata os 16 máis ou menos, a súa finalidade é a **iniciación**, **afondamento e personalización da fe bautismal**. Un proceso que, no posible, ha de ser continuado ao longo de todo este período.
- Nesta etapa ten lugar a celebración dos sacramentos da Eucaristía e a
   Confirmación
- Hai que contar necesariamente cos pais e as familias, en canto á acollida, á implicación, ás reunións de formación, mesmo á "catequese familiar".

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup><sub>-</sub> OPC e OPICNNBI

<sup>48&</sup>lt;sub>-</sub> IC 46.

- É imprescindible capacitar e acompañar catequistas que acollan e, á súa vez, acompañen, formen e dean testemuño da fe que transmiten.
- A parroquia ten que implicarse e ser de verdade unha comunidade cristiá de acollida e de referencia para os nenos e adolescentes.

Velaquí o esquema deste proceso:

| ETAPA VITAL             | INFANCIA                                             |               |                   | ADOLESCENCIA                         |                   |
|-------------------------|------------------------------------------------------|---------------|-------------------|--------------------------------------|-------------------|
| OBXETIVO<br>CATEQUÉTICO | ESPERTAR<br>á FE                                     | INICIAR na FE | PERSONALIZAR a FE |                                      |                   |
| IDADES<br>CURSOS        | 0 – 6 anos                                           | 7 – 9 anos    | 9 – 12 anos       | 12 – 13 anos                         | 14 – 17 anos      |
| ETAPA                   | PRECOMUÑÓN – COMUÑÓN –<br>POSCOMUÑÓN                 |               |                   | PREADOLES-<br>CENCIA                 | CONFIRMA-<br>CIÓN |
| OPCIÓNS                 | "Cateques                                            | e familiar"   |                   | AC / "SCOUTS" (I<br>Tempo Libre / Pa | ,                 |
| DESTINATA-<br>RIOS      | pais – nenos                                         | pais – nenos  | nenos             | preadolescen-<br>tes                 | adolescentes      |
| AXENTES                 | catequistas – educadores – pais – comunidade cristiá |               |                   |                                      |                   |

## b. Normativa

#### O sacramento do BAUTISMO

"Polo Bautismo somos liberados do pecado e rexenerados como fillos de Deus, chegamos a ser membros de Cristo e somos incorporados á Igrexa e feitos partícipes da súa misión" (CEC 1213).

## 1. Responsabilidade dos pais

O sacramento do Bautismo, administrado aos nenos ao pouco tempo de nacer, debe considerarse como **o comezo do proceso de Iniciación cristiá**, que se completará coa educación da fe e a celebración dos demais sacramentos. Responsables de que se realice este proceso serán, en primeiro lugar, os pais, tamén os padriños e a comunidade cristiá<sup>49</sup>.

<sup>49</sup>\_ Cf Ritual do Bautismo de Nenos, Prenot. 3.8.,9.15; Ritual do Matrimonio, Prenot. 11, 76-77.

## 2. Preparación dos pais

Os pais deben comunicar á parroquia á que pertencen, con antelación abonda, o desexo de que o seu fillo sexa admitido ao sacramento do Bautismo, co fin de dispoñer do **tempo necesario para a preparación**.

Non se deberá proceder ao bautismo de nenos, fóra de perigo de morte, sen realizar unha **catequese previa** cos pais, co fin de esclarecer as súas motivacións, o seu compromiso de fe eclesial e da educación cristiá dos seus fillos, así como para a explicación da liturxia bautismal. Tamén os padriños participarán nesta preparación, xa que "a acollida dos pais e padriños reviste unha grande importancia, e non debería reducirse a unha simple preparación cerimonial da celebración do bautismo dos seus fillos "50.

En moitos lugares, o máis práctico será a visita á familia. Nas parroquias máis poboadas poderán organizarse periodicamente reunións prebautismais.

Con respecto aos padriños recórdase a normativa vixente, que entre outras condicións, hai que ter presentes as seguintes: ter cumpridos os dezaseis anos, ser católico, estar confirmado, levar unha vida congruente coa fe e a misión que vai asumir.<sup>51</sup>

## 3. Lugar de celebración

Será a **comunidade parroquial** onde residen os pais. Se por algunha razón o sacramento se ha de celebrar noutra parroquia, ha de constar que os pais recibiron a debida preparación. No caso contrario, facilitaráselles, tendo en conta todos estes criterios xerais.

A natureza deste sacramento, como en todos os sacramentos, pide que a súa celebración sexa comunitaria, o que se define non tanto polo número de bautizandos, como pola participación e celebración activa da comunida-

de parroquial, o cal non significa que necesariamente teña que celebrarse na Eucaristía dominical.

## 4. Tempo de celebración

Recoméndase en sábados e domingos, coa participación da asemblea cristiá. Tempo bautismal por excelencia é **o Pascua**, no que adquire maior actualidade a incorporación dos bautizados ao misterio pascual de Xesucristo. Polo menos, os nacidos en Coresma deberían ser bautizados na Noite de Pascua ou

<sup>50</sup>\_ IC 76.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>– CIC c. 874.

o Domingo de Resurrección, seguindo a antiquísima tradición da Igrexa. Non obstante, nos casos de situacións de irregularidade dos pais con respecto ao matrimonio canónico, a xuízo do párroco, pódense facer excepcións e celebralo nun ámbito de máis privacidade.

## 5. Casos especiais

Cando pais pouco crentes, practicantes ocasionais ou afastados da comunidade cristiá, piden o Bautismo para os seus fillos, é necesario dedicarlles atención especial, mantendo con eles os encontros que sexan necesarios co fin de obter, por medio da acollida e o diálogo comprensivo e catequético, suficientes garantías de que o neno, unha vez bautizado, recibirá a educación cristiá esixida polo Sacramento.

Sempre que existan garantías razoables para unha posterior educación na fe e a vida cristiá, non se deberá rexeitar nin diferir o bautismo. Esta garantía han de ofrecela os pais, como primeiros e principais educadores dos seus fillos. Só subsidiariamente poderán suplilos, cando eles nin se comprometen nin se opoñen, familiares próximos ou os padriños. Nalgún caso especial, poderá asumir esta suplencia a mesma comunidade cristiá a través dalgún catequista ou segrar comprometido coa Igrexa. Este principio xeral ha de aplicarse cando os pais se atopan en **situacións canonicamente irregulares**.

Nas situacións en que os pais non estean debidamente preparados, a demora do bautismo dos seus fillos non debe considerarse como un medio de presión ou castigo, nin deben darse motivos para esta interpretación. Só está xustificada polo diálogo necesario para facer progresar á familia na fe e axudarlles a tomar maior conciencia das súas responsabilidades.

## 6. Categuese bautismal

Á mellor comprensión destas normas axudará o desenvolvemento na comunidade dunha constante **catequese sobre o sacramento do Bautismo**<sup>52</sup>, o seu significado, as súas implicacións e esixencias e a súa relación cos demais sacramentos. Os obxectivos da categuese bautismal poden ser:

- 1) Axudar a reflexionar aos pais sobre a situación da súa fe e as motivacións da petición do Bautismo.
- Suscitar a conversión e a adhesión global ao Evanxeo, cando se trata de pais indiferentes ou afastados.

<sup>52</sup>\_ Cos pais pódense utilizar, entre outros, os seguintes recursos catequéticos dos Secretariados de Catequese de Galicia: "O Bautismo do noso fillo" e "Espertar relixioso", coas súas guías pedagóxicas.

- 3) Reavivar nos pais e padriños unha fe máis consciente e activa.
- 4) Asegurar a fecundidade do sacramento do Bautismo tanto respecto á educación na fe dos nenos (identidade cristiá) como na incorporación á comunidade parroquial para a construción dunha Igrexa comunitaria e evanxelizadora (identidade eclesial).
- 5) Explicar o sentido do sacramento do Bautismo e o seu Ritual.

Tamén axudará a revalorizar o Sacramento do Bautismo a participación da comunidade na súa celebración e a seriedade con que se aborde o proceso da Iniciación cristiá dende a categuese da comunidade, en conexión coa familia.

### 7. Espertar relixioso

O espertar relixioso é consecuencia do Bautismo recibido e condición necesaria para a posterior catequese de Iniciación cristiá. Pastoralmente, pois, é primordial que se manteña unha **relación directa e frecuente cos pais e as familias**, a través do encontro persoal, o recordo no aniversario do Bautismo, a celebración da presentación dos bautizados na festa litúrxica da Presentación do Señor, etc., así como facilitar elementos catequéticos e oracionais para axudar ás familias neste cometido<sup>53</sup>.

Este espertar relixioso, ao que o neno bautizado ten dereito, por desgraza non se dá sempre no seo das familias, con grave detrimento para a construción da personalidade crente. Esta ruptura da tradición educativo-cristiá, ata fai pouco mantida de modo xeral no seo das familias, esixe unha vigorosa acción da Igrexa nos tempos actuais.

#### O sacramento da EUCARISTÍA

"A Sagrada Eucaristía culmina a Iniciación cristiá. Os que foron elevados á dignidade do sacerdocio real polo Bautismo e configurados máis profundamente con Cristo pola Confirmación, participan por medio da Eucaristía con toda a comunidade no sacrificio mesmo do Señor" (CCE 1322).

"A Eucaristía é fonte e cume de toda a vida cristiá (CCE 1324).

<sup>53-</sup> É aconsellable utilizar a publicación da subcomisión Episcopal de Catequese "Os primeiros pasos na fe". Tamén os Secretariados de Catequese ofrecen recursos e medios ao respecto.

## 1. Catequese previa

Para a participación nos Sacramentos é necesario e imprescindible que os nenos teñan **certo grao de madureza** garantido, dalgún xeito, pola idade, o nivel de estudos e o proceso catequético desenvolvido. Non obstante, hai que ter en conta particularmente e con especial atención aos minusválidos psíquicos, o que require unha adaptación á súa capacidade de comprensión e vivencia da fe.

A Catequese de Primeira Comuñón supón e reclama **unha catequese global** previa, de iniciación á fe, sobre os **temas fundamentais da mensaxe cristiá**.

Dentro deste proceso de Iniciación cristiá, ordinariamente insírese o **espertar relixioso do neno** (6-7 anos) **e os dous cursos de catequese de preparación á Primeira Comuñón** (7-8 e 8-9 anos) como un momento catequético forte, que necesita unha especial atención.

Pódese usar como recuso catequético para o espertar relixioso na familia e na parroquia "Os primeiros pasos na fe"<sup>54</sup> e os materiais complementarios adaptados. E para a Primeira Comuñón usarase o catecismo "Xesús é o Señor"<sup>55</sup>, publicado oficialmente pola Conferencia Episcopal Española, cos recursos catequéticos correspondentes, sempre complementarios ao catecismo.<sup>56</sup>

#### 2. Idade

Co fin de posibilitar aos nenos unha maior preparación e unha máis consciente participación nos sacramentos, a Primeira Comuñón deberá celebrarse a finais de terceiro curso de Primaria ou **entre os nove e dez anos**.

Polo tanto, como norma xeral, non deberá adiantarse a celebración da Primeira Comuñón a esta idade.

#### 3. Obxectivos

A Catequese de preparación inmediata á Primeira Comuñón intentará conseguir os seguintes obxectivos:

 Presentar o Espírito Santo comao que dá vida á Igrexa e que nos posibilita o encontro con Cristo resucitado nos sacramentos.

<sup>54</sup>\_ Libro que é unha presentación ampliada do catecismo "Noso Pai" da Conferencia Episcopal Española para o espertar relixioso, Edice, Madrid 2006.

<sup>55 –</sup> Catecismo da Conferencia Episcopal Española para a Iniciación sacramental, Edice, Madrid 2008.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>– Os Secretariados de Catequese de Galicia ofrécenos.

- 2) Afondar no coñecemento dos aspectos fundamentais do Sacramento da Reconciliación e da Eucaristía: memorial, sacrificio, presenza de Cristo, comuñón, adoración...
- 3) Suscitar as **actitudes cristiás básicas** subxacentes á Eucaristía: participación, acción de grazas, compromiso...
- 4) Iniciar a **liturxia**. É necesario educar a sensibilidade simbólica dos nenos para que poidan captar a dimensión simbólica do pan, do viño, dos signos, xestos e acción da celebración.

### 4. Pedagoxía

A pedagoxía deste momento catequético ten algunhas peculiaridades:

- Ha de facerse a partir do signo natural da reunión e da comida familiar, de forma que o neno poida ir da experiencia da mesa familiar á Mesa do Señor.
- Aconséllase seguir as diversas partes da celebración da Misa, explicando o sentido, contido, actitudes, etc., de cada unha delas.
- Resaltar a unidade e relación entre os sacramentos da Iniciación cristiá: Bautismo, Eucaristía, Confirmación.
- Presentar os sacramentos, non como "cousas" ou "ritos máxicos", senón como signos sensibles (auga, pan, viño,...) cos que se simboliza e expresa a acción salvadora de Deus.
- Fomentar a experiencia de encontro con Xesucristo, a través do silencio, a escoita da Palabra, a oración e a participación na Eucaristía coa comunidade, especialmente no domingo, "día do Señor".

#### 5. As celebracións

## a. Celebracións catequéticas

Na iniciación sacramental ocupan un lugar destacado as celebración. As distintas catequeses han de estar **acompañadas de celebracións que permitan aos nenos vivenciar a fe e expresar a súa experiencia relixiosa**, nas que o Ano Litúrxico ten que ser unha referencia necesaria.

É moi importante a **presenza e participación dos pais** nas celebración catequéticas e sacramentais.

## b. Celebración Sacramental da Eucaristía

A utilización das pregarias eucarísticas con nenos, así como o leccionario para Misas con nenos, ofrecen grandes posibilidades pedagóxicopastorais.

Na celebración da Primeira Comuñón han de **evitarse tanto o individualismo como a masificación**. Nelas é moi importante o estilo espontáneo e a calidade das relacións do sacerdote celebrante cos nenos.

Ha de coidarse que a Primeira Comuñón sexa **unha celebración festiva e relixiosa**, que sinale un paso importante na educación cristiá do neno e marque, ao seu nivel, unha forte experiencia de fe, evitando no posible que quede desvirtuada polo peso social que rodea á celebración e os gastos excesivos e o afán consumista. É mentalidade da Igrexa que o vestido sexa sinxelo e que a celebración sexa sobria, alegre e festiva, favorecendo a participación, evitando a ostentación e toda incursión estraña que desvíe a atención e perturbe o necesario recollemento<sup>57</sup>.

## c. Celebración Sacramental da Penitencia ou da Reconciliación

A celebración da Penitencia **ten a súa propia entidade** e forma parte da Iniciación cristiá, mesmo realizando previamente celebracións penitenciais non sacramentais. Co fin de darlle especial relevo, convén distanciala da celebración da Eucaristía. A **celebración comunitaria con absolución individual** é a forma idónea, xa que o seu carácter comunitario e festivo ofrece posibilidades para a experiencia gozosa do perdón. A catequese previa a este sacramento ha de servir para **educar a conciencia moral do neno**. Tamén é moi importante a participación dos pais nesta celebración.

#### 6. Lugar da celebración

O lugar máis axeitado para a celebración dos sacramentos de Iniciación é a comunidade cristiá. A Primeira Comuñón debe celebrarse no marco da comunidade parroquial<sup>58</sup> porque, hoxe por hoxe, a comunidade parroquial, a pesar das súas deficiencias, é para a maioría dos cristiáns o lugar ordinario onde celebra a súa fe e referencia da súa pertenza á Igrexa. Por outra banda, o neno, que vive e medra en comunidades infantís, homoxéneas e transitorias, necesita integrarse nunha comunidade adulta, heteroxénea e estable.

<sup>57</sup>\_ A CEE publicou no seu día unhas normas sobre a actuación dos fotógrafos. Ver BOOMF, novembro de 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>\_ CC 268-271.

Recoméndase que a Primeira Comuñón se reciba sempre **na propia Igrexa Parroquial**, e só en casos moi especiais poderá celebrarse en igrexa distinta.

Ningún sacerdote debe prestarse a administrar a Primeira Comuñón a un neno doutra Parroquia se non lle consta **da debida preparación** catequética, n**in tampouco** acoller na súa parroquia nenos saltándose as normas e sen previo diálogo co sacerdote propio.

# 7. Implicación dos pais e as familias

A catequese da comunidade non pode facerse á marxe da familia, antes ben, ha de realizarse en estreita relación cos pais, especialmente no período de preparación á Primeira Comuñón. Para iso hanse de fomentar neste período as **reunións periódicas cos pais** simultáneas á catequese dos seus fillos, non só para a preparación da celebración, na que eles deben participar, senón tamén para formación e fortalecemento da súa fe persoal e da súa responsabilidade como primeiros e principais educadores dos seus fillos<sup>59</sup>.

Cabe aquí perfectamente realizar o que se denomina "catequese familiar": a catequese impartida polos pais no fogar, logo de reunións de preparación na parroquia, con participación das familias na Eucaristía dominical e os encontros periódicos con nenos no ámbito da comunidade parroquial.

### 8. Continuidade

Nin a Iniciación cristiá nin a catequese rematan na Primeira Comuñón. Nin sequera debe ser considerada como unha meta nin supoñer un punto e aparte no proceso iniciatorio da fe recibida no Bautismo. É necesario que os pais e os nenos, xunto con toda a comunidade cristiá tomen conciencia de que hai que seguir crecendo e madurando na fe mediante a catequese e a participación na Eucaristía do domingo.

O proceso de iniciación que comezou no Bautismo necesita ser fortalecido polo sacramento da Confirmación e alimentado a través dunha participación máis viva e consciente na Eucaristía, sacramento "ao que tende toda *iniciación*"60.

<sup>59</sup>\_ Ao respecto os Secretariados de catequese de Galicia publicaron os seguintes recursos catequéticos para traballar cos pais: "Iniciación á fe", "Encontro con Xesús" e "Iniciación sacramental", coas súas correspondentes quías pedagóxicas.

<sup>60</sup>\_ SC 18.

### O sacramento da CONFIRMACIÓN

"Co Bautismo e a Eucaristía, o sacramento da Confirmación constitúe o conxunto dos sacramentos da iniciación cristiá, a unidade dos cales debe ser salvagardada. É preciso, pois, explicar aos fieis que a recepción deste sacramento é necesaria para a plenitude da graza bautismal. En efecto, aos bautizados o sacramento da confirmación úneos máis intimamente á Igrexa e enriquéceos cunha fortaleza especial do Espírito Santo. Desta forma comprométense moito máis, como auténticas testemuñas de Cristo, a estender e defender a fe coas súas palabras e o seu obra' " (CCE 1285).

# 1. Na última etapa do proceso catequético

O sacramento da Confirmación, polo xeral, na Igrexa de Occidente e debido a motivos pastorais, sitúase na última etapa da Iniciación cristiá. Non pode considerarse este sacramento illado do proceso catequético. Máis ben este sacramento está intimamente ligado ao Bautismo e orientado "cara a unha máis intensa e perfecta participación no Sacrificio eucarístico" 61. O obxectivo último da catequese, como se dixo reiteradamente, non é a preparación para os sacramentos, senón **iniciar na vida cristiá** que nos sacramentos se celebra e alimenta.

# 2. A liberdade e consciencia do confirmando

Ao preparar a celebración do sacramento da Confirmación hai que **subliñar** o "don de Deus" e a primacía da súa graza. Todos os bautizados están convocados para recibir o Espírito de Pentecoste que os capacita para integrarse máis conscientemente na Igrexa e participar na súa misión. Hai que evitar, pois, recibir este sacramento porque "se fixo sempre", "para estar en regra", porque o queren os pais", "para ser padriño de Bautismo", etc. Hase de acceder ao sacramento, na medida en que o candidato sexa capaz de facelo, do modo máis consciente, libre e responsable, mesmo se para iso é necesario anticipar ou pospoñer a súa celebración ao momento máis axeitado da súa etapa vital.

# 3. A idade de preparación máis inmediata e recepción do sacramento

Non hai unha idade fixada. Depende da madureza cristiá do candidato. A Conferencia Episcopal Española, estableceu en 1984 como idade "a situada arredor dos 14 anos, salvo o dereito do Bispo diocesano a seguir a idade da discreción á que fai referencia o canon".62

<sup>61&</sup>lt;sub>– IC 55.</sub>

<sup>62</sup>\_ Cf BOCEE, 3 (1984) 102. O canon 891 do Código de Dereito Canónico, esixe chegar á **idade da discreción de xuízo**, salvo que a Conferencia Episcopal determine outra. A idade da discreción ou do uso de razón presúmese que é aos sete anos (canon 97 § 2).

Dentro do proceso de Iniciación cristiá na infancia e adolescencia, a xuízo do párroco, consultados os catequistas e reflexionado no arciprestado, en canto á idade da preparación inmediata e a recepción do sacramento da Confirmación, caben tres opcións<sup>63</sup>:

- a) Na infancia adulta, despois de recibir a Primeira Comuñón e continuar o proceso durante tres cursos máis. Esta etapa, previa á adolescencia, é máis propicia para unha "primeira síntese de fe". Estaría ademais complementada por unha pastoral de infancia e xuventude organizada (movementos, actividades de Tempo Libre, etc.) de cara a afianzar o proceso de Iniciación.
- b) A partir dos catorce anos cunha preparación inmediata de polo menos dous anos, despois de ter a catequese de postcomuñón durante tres. Deste modo a celebración tería lugar en plena adolescencia-xuventude, culminando todo un proceso continuado de catequese de Iniciación<sup>64</sup> ao longo da infancia-adolescencia, que desembocaría nunha integración máis adulta na vida e a misión da Igrexa.
- c) Na xuventude ou na adultez (dos 18 anos en diante) para os que interromperon este proceso, facendo un discernimento previo das súas motivacións. Así a través dunha preparación catequética máis intensiva e sosegada, non inferior a un curso, completarían a súa Iniciación cristiá e capacitaríanse para asumir máis consciente e responsablemente o seu compromiso cristián.

Non obstante hai que contemplar o caso frecuente de **parroquias ou zonas rurais bastante despoboadas** onde non hai confirmacións todos os anos e non se pode organizar unha preparación por grupos máis homoxéneos. Estes casos estudaríanse en cada arciprestado de cara a acordar a solución pastoral máis conveniente.

### 4. Obxectivos desta categuese

1) Crecemento e maduración da fe a través dunha adhesión e configuración máis plena con Cristo.

<sup>63</sup>\_ A xustificación destas tres opcións atópase no documento da CEE, A Iniciación cristiá, 85-106.

<sup>64—</sup> Neste suposto aplicaríase a normativa vixente: "A Catequese de Iniciación cristiá da infancia e adolescencia iniciarase a partir dos 6 anos, e rematará co sacramento da Confirmación. Con tres cursos para a Primeira Comuñón e outros tres antes da Confirmación. Iniciaranse a primeiros de curso e rematarán a finais. Os párrocos seguirán animando a que continúen o proceso catequético entre ambas as dúas etapas durante outros tres cursos en Catequese de poscomuñón" (BOOMF 9-10 [2002] 134-162).

- Introdución e participación no misterio de Deus a partir da experiencia, o don e a forza do Espírito, e dende o descubrimento da propia identidade e vocación.
- 3) Afondamento no "nós" cristián por unha experiencia e inserción máis viva na comunidade.
- 4) Participación máis activa na misión da Igrexa, sendo testemuñas de Cristo e comprometéndose no anuncio e realización do seu Reino.

Nun momento determinado desta preparación ou ao final desta podería ter lugar a entrega da Palabra de Deus ao confirmando, como expresión da fe recibida da Igrexa ("traditio") e á súa vez asumida por este ("reditio"), de cara á misión profética de anunciar e ser testemuña do evanxeo de Xesucristo na vida de cada día.

Para esta catequese, a Conferencia Episcopal Española estableceu como catecismo oficial "Esta é a nosa fe. Esta é a fe da Igrexa".65

# 5. Programación e preparación

A **parroquia** é o lugar propio da preparación catequética. Non obstante, segundo as circunstancias –zonas pouco poboadas, sacerdotes con varias parroquias, etc.– pode levarse a cabo na Unidade Pastoral ou no Arciprestado, ofrecendo así un testemuño de unidade eclesial e levar a cabo unha pastoral máis conxuntada e eficaz. En ningún caso vale acoller en parroquias próximas a adolescentes ou mozos de Confirmación saltando as normas e sen previo diálogo co sacerdote propio.

#### 6. A celebración da Confirmación

A Confirmación dun grupo de adolescentes ou mozos é un acontecemento moi importante nunha comunidade. Dalgún xeito **hase de** preparar a toda a comunidade, especialmente aos **pais e padriños** dos confirmandos.

A elección dos padriños farase conforme ao CIC<sup>66</sup>, así como as observacións do propio ritual da Confirmación<sup>67</sup>. Non obstante, tendo en conta as especiais circunstancias do noso ambiente, sería aconsellable que o **catequista** exerce-

<sup>65</sup>\_ Os Secretariados de Catequese de Galicia ofrecen materiais catequéticos complementarios: "A Alianza de Deus connosco", "Deus dános unha nova vida" e "O Reino de Deus", catequeses para rapaces e rapazas de 9 a 14 anos, coa súa guía pedagóxica. Tamén para a etapa seguinte, "Confirmados na fe" 1 e 2, coa súa guía pedagóxica.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>– Cán. 872, 873 y 874; 892 e 893.

<sup>67</sup>\_ N° 5 e 6.

se esta misión, xa que é a persoa realmente significativa ante a comunidade e ante a opción cristiá do propio confirmando.

A presenza do Bispo non se reduce ao papel de ministro do Sacramento. O é o **signo de vinculación** da comunidade coas demais comunidades da Igrexa local e o **signo de comuñón** coa Igrexa Universal. Cando o Bispo, ministro ordinario da Confirmación, non poida celebrar este sacramento, encomendarao ao Vicario Xeral ou a un sacerdote delegado.

# 7. A postconfirmación

Coa Confirmación remata a etapa da iniciación, pero a vida cristiá continúa. É necesario ofrecer aos confirmados a posibilidade de seguir madurando a súa fe de iniciados e de exercer os seus compromisos na vida social e eclesial, incorporándoos ás distintas actividades e movementos. Cabe destacar a integración na Acción Católica, o Movemento Scout Católico (MSC) como monitores e educadores e os novos movementos eclesiais; tamén unha participación activa no voluntariado de Cáritas, Mans Unidas e outras ONGs da Igrexa católica, nas actividades educativas de Tempo Libre de inspiración cristiá, etc. Todo iso no amplo marco da pastoral xuvenil.

A postconfirmación é tamén unha etapa para asumir, cunha preparación axeitada, algúns dos **ministerios laicais**<sup>68</sup> na Igrexa. O Código de Dereito Canónico fala dos ministerios instituídos con carácter estable de "lector" e "acólito" (c. 230). Xunto a estes ministerios tamén hai "oficios eclesiais", "encargos" e "servizos" (c. 226, 228 e 231) que de forma permanente ou temporal pode exercer un fiel laico.

# 4.3. Proceso especial para completar a iniciación cristiá con mozos e adultos bautizados

Trátase neste caso de acoller e canalizar aquelas situacións de moitos **cristiáns que no seu día foron bautizados, pero non iniciados** na fe, e que desexan "reiniciarse" de novo nela ou completar o seu proceso de Iniciación cristiá. A eles especialmente a Igrexa failles a proposta dun novo encontro con Cristo e de recuperar o gozo da súa pertenza e participación na vida e misión da Igrexa.

Esta formulación na súa dimensión catequética vale tamén para os **pais** que necesitan tomar conciencia e afondar no compromiso que un día asumiron ao celebrar o sacramento do Matrimonio e o Bautismo dos seus fillos. Así mesmo

<sup>68–</sup> O ministerio é o recoñecemento eclesial (institucional) dun carisma (don do Espírito) que o cristián asume con liberdade e entrega como un servizo a Deus e aos homes por medio da Igrexa.

para **calquera persoa adulta** que teña interese por actualizar a súa formación e fundamentar a súa fe cristiá para "saber dar razón da súa esperanza" (cf 1 Pe 3, 15) nunha sociedade tan plural e cambiante como a nosa. Trataríase en ambos os dous casos de ofrecer nas comunidades parroquiais ou no ámbito interparroquial a posibilidade dunha **catequese de adultos** de "inspiración catecumenal", "orgánica" e "sistemática", "integral" e con "duración definida"<sup>69</sup>. Desta forma as nosas comunidades veranse enriquecidas pola integración duns membros máis adultos na fe e máis corresposables na misión, sendo deste modo modelo e referencia para os membros máis novos que están en proceso de Iniciación.

# Con palabras dos nosos bispos:

"Trátase da plena incorporación á Igrexa daqueles adultos bautizados de párvulos, que non recibiron a debida catequese e non están confirmados nin participaron na Eucaristía, e viven afastados da fe e da comunidade cristiá. O Ritual da Iniciación cristiá de Adultos, no seu capítulo IV, fai unhas suxestións pastorais en orde á preparación para a Confirmación e a Eucaristía destes adultos (...) A súa conversión fúndase no Bautismo xa recibido, a virtude do cal deben desenvolver despois. Os tempos de preparación destes adultos para os sacramentos da Confirmación e a Eucaristía deberán ser considerados de forma individualizada "70.

"Xunto a estes adultos atópase outro grupo de cristiáns que recibiron os tres sacramentos da Iniciación cristiá na súa infancia e adolescencia, pero que se desvincularon da Igrexa durante un longo tempo. En importantes documentos da Igrexa subliñouse a necesidade de evanxelizar de novo aos bautizados das vellas Igrexas de Europa. Tamén entre nós se insistiu, nos programas pastorais da Conferencia Episcopal e dalgúns dos seus organismos, na necesidade dun anuncio misioneiro que introduza estes afastados nun proceso de "reiniciación" cristiá. Para atender convenientemente esta dobre urxencia misioneira é necesario formular un itinerario de Iniciación cristiá de adultos bautizados ou, se se prefire, un itinerario de neocatecumenado"71.

"Para orientar os procesos catequéticos dos adultos a nosa Comisión Episcopal de Ensino e Catequese publicou no ano 1991 unhas orientacións pastorais tituladas Catequese de adultos"72.

<sup>69</sup>\_ Cf CA 86-97.

<sup>70</sup>\_ IN 124.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>– Idem 125.

<sup>72&</sup>lt;sub>-</sub> Idem 126.

# a. Descrición deste proceso

- É fundamental, como paso previo para afrontar este proceso, formulalo en cada arciprestado para lograr a coordinación, a unificación de criterios e a colaboración interparroquial.
- Hai que contar con catequistas con "talante misioneiro" que acollan, acompañen, formen e dean testemuño da súa fe.
- A Parroquia debe configurarse como unha comunidade viva de acollida e de referencia.
- É preciso discernir e clarificar as motivacións daquela persoa, xa bautizada, que pide completar a recepción dos sacramentos de Iniciación cristiá.
- Tamén é necesario partir de cada situación persoal e tratar de sintonizar con cada persoa (aspiracións, inquietudes, interrogantes, necesidades, proxectos,...), e, no posible, adaptarse a ela para que, a través do anuncio misioneiro ou a "precatequese", se axude a superar posibles prexuízos e suscite no candidato a "conversión inicial".

# – O proceso catequético:

- 1. Será intensivo, con tempo abondo para a reflexión e o afondamento na fe, nun clima de diálogo, transmitindo o esencial e nuclear do ser cristián, sendo conscientes de que "a catequese de adultos é a forma principal de categuese"73.
- 2. Levará ao encontro con Cristo a través da oración e a celebración da fe, especialmente como renovación e reafirmación do Bautismo recibido.
- 3. Invitará á participación na celebración litúrxica da comunidade cristiá, especialmente na Eucaristía dominical.
- 4. Implicará nas accións caritativas e transformadoras da comunidade parroquial á que pertencen.
- 5. A súa finalidade será a confesión de fe<sup>74</sup> expresada no Credo;

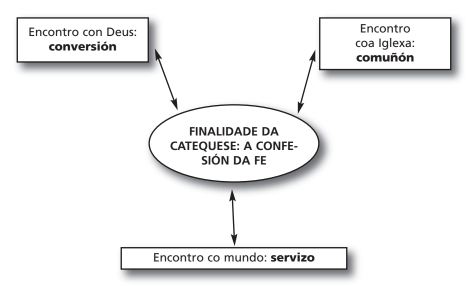
<sup>73&</sup>lt;sub>-</sub> CT 43.

<sup>74</sup>\_ "A catequese ten como a súa orixe na confesión de fe e conduce á confesión de fe" (Sínodo de Bispos sobre a catequese, Mensaxe ao Pobo de Deus, 8).

Chegado o momento da celebración dos sacramentos de Iniciación cristiá, xa sexa a Confirmación e a Eucaristía, ou só a Confirmación, farase na comunidade cristiá reunida en asemblea e presidida polo Bispo ou o seu representante.

Froito gozoso deste proceso será que os xa iniciados ou reiniciados continúen vinculados á comunidade cristiá, participando na súa vida e na súa misión.

Hei aquí o esquema deste proceso<sup>75</sup>:



# b. Tarefas fundamentais da catequese<sup>76</sup>

- Propiciar o coñecemento da fe: "fides quae" (os contidos), e "fides qua" (adhesión á persoa). A "entrega do símbolo", compendio da Escritura e da fe da Igrexa, expresa a realización desta tarefa.
- Educación litúrxica: propiciar o coñecemento da liturxia e os sacramentos xa que a comuñón con Cristo conduce a celebrar a súa presenza salvífica nos sacramentos, particularmente na Eucaristía.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>\_ Cf CA 134-164; 172-195.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>\_ Cf DGC 85-86.

- 3. **Formación moral**: inculcar aos discípulos as actitudes do Mestre, especialmente as benaventuranzas. Así xunto á palabra anunciada saben ofrecer tamén a palabra vivida.
- 4. Ensinar a orar: asumir o carácter orante e contemplativo do Mestre; cos seus mesmos sentimentos cara ao Pai: adoración, loanza, acción de grazas, confianza filial, súplica, admiración pola súa gloria. Estes sentimentos quedan reflectidos na "entrega do Nosopai, modelo de toda oración e resumo de todo o Evanxeo.
- 5. Educar para a vida comunitaria, que non se improvisa e que leva consigo cultivar as actitudes evanxélicas como o espírito de sinxeleza e humildade, solicitude polos máis pequenos, atención preferente aos que se afastaron, corrección fraterna, oración en común, perdón mutuo,..., ademais de coidar a dimensión ecuménica e fraterna coas outras igrexas.
- 6. Iniciar á misión: presenza dos cristiáns na sociedade, na vida profesional, cultural e social; cooperar nos diferentes servizos eclesiais; suscitar vocacións (sacerdotais, de especial consagración na vida relixiosa e misioneiras). Dende as actitudes evanxélicas que leven a buscar a ovella perdida, anunciar e sandar ao mesmo tempo, presentarse pobres (sen ouro nin alforxa), saber asumir o rexeitamento e a persecución, confiar no Pai e no seu Espírito, non esperar outra recompensa que a de traballar polo Reino.

Un instrumento catequético para este proceso pode ser "Para dar razón da nosa fe"77.

### Conclusión

Iniciar na fe constitúe todo un proceso de crecemento e maduración para chegar a ser un cristián adulto. O camiño non é doado. Supón por parte dos pastores, catequistas, pais e educadores unha grande dose de xenerosidade, paciencia e gratuidade para sementar, cultivar e coidar a semente da fe. Sempre coa confianza de saber que é principalmente o Espírito do Señor quen, no misterio dos seus designios, fai xerminar e frutificar a semente do Evanxeo nas persoas.

Este Directorio para a Iniciación Cristiá é o resultado da reflexión sosegada e a recompilación atenta das suxestións e achegas, tanto de persoas concretas –pas-

<sup>77</sup>\_ CEE, subcomisión de Catequese, Para dar razón da nosa fe. Formación na fe co Compendio do Catecismo da Igrexa Católica, Edice, Madrid 2008.

tores e catequistas– coma das delegacións diocesanas de Liturxia e Catequese, a Secretaría de Pastoral e o Consello Presbiteral. Todo iso baixo a supervisión e seguimento do Bispo, principal responsable da Iniciación cristiá na Diocese, e á luz dos documentos e as orientacións do Maxisterio da Igrexa sobre o tema.

Como toda obra humana, aínda que inspirada no mandato do Señor de anunciar o Evanxeo e facer discípulos seus, este Directorio ten as súas limitacións e non dá resposta, por suposto, a todos e cada un dos casos e circunstancias concretas que encontremos na práctica pastoral. De aí que a prudencia pastoral e a fidelidade en conciencia ás súas directrices fundamentais serán as que orienten en definitiva o modo de proceder. Con todo, calquera consulta, suxestión ou achega será ben recibida de cara a que todos traballemos ao unísono e en comuñón eclesial para unha maior eficacia na misión evanxelizadora.

# 1.2. DIRECTORIO PARA LA INICIACIÓN CRISTIANA

#### **Documentos**

| • AG                         | CONCILIO VATICANO II, Decreto Ad Gentes, sobre la Actividad Misionera de la Iglesia (1965). |  |  |  |  |  |
|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| - DOOME                      |                                                                                             |  |  |  |  |  |
| • BOOMF                      | Boletín Oficial del Obispado de Mondoñedo-Ferrol.                                           |  |  |  |  |  |
| • CA                         | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. Catequesis de Adultos                                       |  |  |  |  |  |
|                              | (1991).                                                                                     |  |  |  |  |  |
| • CC                         | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. Catequesis de la                                            |  |  |  |  |  |
|                              | Comunidad (1983).                                                                           |  |  |  |  |  |
| • CCE                        | Catecismo de la Iglesia Católica. Catechismus Catholicae                                    |  |  |  |  |  |
|                              | Ecclesiae (1992).                                                                           |  |  |  |  |  |
| • CIC                        | Codex Iuris Canonici (1983).                                                                |  |  |  |  |  |
| • CT                         | JUAN PABLO II, Exhortación apostólica Catechesi Trandendae (1979).                          |  |  |  |  |  |
| • DGC                        | SAGRADA CONGREGACIÓN PARA EL CLERO, Directorio Ge-                                          |  |  |  |  |  |
|                              | neral para la Catequesis (1997).                                                            |  |  |  |  |  |
| • EN                         | PABLO VI, Exhortación apostólica Evangelii Nuntiandi (1975).                                |  |  |  |  |  |
| • IC                         | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. La Iniciación Cristiana.                                    |  |  |  |  |  |
|                              | Reflexiones y orientaciones (1998).                                                         |  |  |  |  |  |
| • OPC                        | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. Orientaciones pasto                                         |  |  |  |  |  |
|                              | les para el catecumenado (2002).                                                            |  |  |  |  |  |
| <ul> <li>OPICNNBI</li> </ul> | CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA. Orientaciones pastora-                                      |  |  |  |  |  |
|                              | les para la iniciación cristiana de niños no bautizados en su                               |  |  |  |  |  |
|                              | infancia (2004).                                                                            |  |  |  |  |  |
| • RICA                       | Ritual de la Iniciación Cristiana de Adultos, ed, española del                              |  |  |  |  |  |
|                              | Ordo Initiationis Christianae Adultorum, Editio Typica, Vati-                               |  |  |  |  |  |
|                              | cano 1972.                                                                                  |  |  |  |  |  |

#### Presentación

El cristiano no nace, se hace. Entonces, ¿cómo se hace un cristiano? Esta pregunta ha sido y sigue siendo de una importancia capital para la comunidad cristiana y sus pastores. Pero la respuesta en el contexto actual no es en absoluto evidente. En los últimos años la acción pastoral de la Iglesia está encontrando dificultades crecientes para engendrar y educar en la fe a las nuevas generaciones.

El ambiente familiar resulta tibio o, al menos, insuficiente. La enseñanza religiosa apenas logra que la fe de sus alumnos se mantenga en pie ante los embates de las diversas concepciones de la vida vigentes en la sociedad. La catequesis infantil cuesta cada vez más y los jóvenes, en su mayoría, han desaparecido de nuestras parroquias. La iniciación a la fe que reciben hoy muchos bautizados resulta un proceso discontinuo, incompleto para asegurarles consistencia y coherencia cristiana. Por ello la fe de muchos naufraga o queda reducida a un residuo mortecino cuando nuestros jóvenes entran de lleno en la universidad, en el trabajo, en el matrimonio, en la vida secular.

"Frecuentemente –reconocía el Papa Benedicto XVI– la problemática que se plantea por lo que se refiere a la Iniciación cristiana tiene que ver con algunas normativas existentes respecto a la edad, cursos de preparación, situación de los padres... cuestiones que desasosiegan, crean tensiones y producen desazón. Ahora bien, sin quitar importancia a estas cuestiones, hemos de reconocer que no entran de lleno en los grandes problemas de fondo. ¿Cómo se hace un cristiano, qué es lo que le va dando forma? ¿Cómo plantear la Iniciación cristiana en un mundo como el actual donde hay tanta increencia y tanta fe debilitada?"

La Iglesia tuvo durante siglos de paganismo ambiental un proceso de iniciación sólido, bien trabado, completo, que tomaba a los candidatos a las puertas de la fe, los acompañaba a lo largo de varias etapas y los conducía a una fe adulta. La iniciación ofrecía eficazmente a los nuevos cristianos una adhesión firme a Jesucristo, una vinculación amorosa a la Iglesia, una vertebración de los contenidos doctrinales del mensaje cristiano, un programa de conducta moral, una dirección para el compromiso cristiano y una experiencia de oración individual y litúrgica.

Es cierto que la diferencia entre aquellos siglos y el momento actual es abismal. Aquel era un mundo pagano, pero religioso. La planta de la fe prendía en la tierra de una rica religiosidad. Hoy esta tierra parece haber quedado desprovista de muchas de sus sales nutritivas. La atmósfera que rodea en Europa a las generaciones juveniles es muy propicia para engendrar una tupida indiferencia religiosa. Sólo una Iniciación cristiana bien cuidada puede asegurar, bajo la continua acción de la gracia, la emergencia de cristianos para el siglo XXI. ¿Cuántos están dispuestos a este exigente recorrido?

Sean muchos o pocos estos candidatos, la Iglesia en Occidente tiene ante sí la ingente tarea de reelaborar el proceso de la iniciación cristiana. El Ritual de la Iniciación Cristiana de Adultos (RICA) ha sido un paso de gran envergadura. En él se recogen algunas líneas básicas del catecumenado de los tiempos clásicos con la acertada intuición de que tales líneas traspasan las culturas del momento y, por tanto, son aptas para estructurar con la debida actualización, el nuevo itinerario hacia una fe adulta.

La Iniciación cristiana, aun siendo tarea de toda la comunidad eclesial, después de serlo del Obispo, es responsabilidad principal también de los párrocos y de quienes se les equiparan en derecho, con la ayuda de los catequistas y de otras personas. Me permito llamar la atención sobre la importancia decisiva que tiene la familia cristiana para la educación de la fe de sus hijos. No en vano, "el testimonio de vida cristiana, ofrecido por los padres en el seno de la familia, llega a los niños envuelto en el cariño y el respeto materno y paterno. Los hijos perciben y viven gozosamente la cercanía de Dios y de Jesús que los padres manifiestan, hasta tal punto, que esta primera experiencia cristiana deja frecuentemente en ellos una huella decisiva que dura toda la vida. Este despertar religioso infantil en el ambiente familiar tiene, por ello, un carácter «insustituible»" (DGC 226). Por ello es preciso que, desde la parroquia y desde las demás instancias de la formación de la fe, se preste una atención especial a la familia cristiana por todos los medios posibles

El presente Directorio de la Diócesis de Mondoñedo-Ferrol constituye un modesto esfuerzo en esa misma dirección. Es preciso que todos los educadores de la fe comprendan certeramente su inspiración fundamental, asimilen cuidadosamente sus diferentes pasos y se atengan fielmente a sus indicaciones. Vuestra acogida y aplicación, sin poner trabas ni cortapisas, posibilitará una mejor Iniciación cristiana, con lo que alcanzaremos, o al menos nos acercaremos, al ideal deseado: formar auténticos cristianos.

Que el Espíritu Santo, agente principal de la evangelización, ponga la 'música de Dios' en esta letra de su Iglesia. Y que Santa María, Estrella de la nueva evangelización, guíe a todos al conocimiento de Jesucristo único Salvador (Hch 4,12).

+ Manuel Sánchez Monge, Obispo de Mondoñedo-Ferrol

Mondoñedo - Ferrol, 13 de septiembre de 2009. Fiesta de Nuestra Señora de los Remedios, Patrona de la Diócesis "Id y haced discípulos de todos los pueblos, bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo; y enseñándoles a guardar todo lo que os he enseñado" (Mt 28, 19-20).

### Introducción

La Iglesia ya desde siempre se ha preocupado de iniciar cristianos. En los tiempos apostólicos a los cristianos se les llamaba los seguidores del "camino", en el que habían sido instruidos (cf Hech 9,2; 18, 25). Este seguimiento fue pasando, en sus comienzos, por la experiencia paradigmática del catecumenado bautismal (s. II-V aproximadamente) y, desde aquellos inicios hasta nuestros días, por la transmisión de la fe a través de la familia, la parroquia y la escuela. Fue la parroquia el "lugar" propio de la acogida, de la catequesis y la celebración de los sacramentos de la Iniciación cristiana. En ella, tanto los catecúmenos como los que recibían el Bautismo, se incorporaban a la Iglesia.

En el fondo está la cuestión "qué hay que hacer para ser cristiano" o "cómo se hace un cristiano" (cf Hech 2, 37; 8, 37; 11, 26) Ante esta tarea la Iglesia ha tratado de responder en los últimos años marcando pautas, promulgando normativas, poniendo medios y recursos para que en las comunidades parroquiales se ofreciese un itinerario catequético-litúrgico, más o menos homogéneo, de cara a la Iniciación cristiana de los niños y adolescentes. Fue precisamente a partir de la reforma litúrgica y catequética surgida del Concilio Vaticano II, cuando cada Iglesia particular trató de concretar un iter a seguir en la celebración de los sacramentos de Iniciación.

En nuestra diócesis de Mondoñedo-Ferrol, el último directorio se publicó en el año 1984¹. Dicho directorio, promulgado por Mons. Araújo Iglesias, parte de un análisis de la situación de la pastoral sacramental, al que le siguen unas orientaciones teológico pastorales, para luego afrontar cada uno de los sacramentos de la Iniciación, con sus aspectos teológico-pastorales y la normativa correspondiente.

Casi veinte años más tarde, Mons. Gea Escolano, consciente de las serias dificultades surgidas en la familia y en el ambiente sociocultural a la hora de transmitir la fe a las nuevas generaciones, publica una amplia reflexión titulada "La catequesis base de la renovación eclesial", con unas "normas pastorales para la preparación de los sacramentos de la Iniciación"<sup>2</sup>.

<sup>1&</sup>lt;sub>-</sub> Separata de BOOMF, 12 (1984) 538-567.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- BOOMF 9-10 (2004) 134-162.

Hoy en día, ante las dificultades que presenta la situación actual y recogiendo las valiosas aportaciones del Magisterio del Papa y de la Conferencia Episcopal Española, junto con las disposiciones de otras diócesis, plasmadas en sus directorios de Iniciación cristiana, nuestra Iglesia diocesana se siente obligada a dar nuevas respuestas y abrir nuevos caminos para acoger a quien se presenta o es presentado para "ser cristiano". También quiere animar a todos los agentes de pastoral, especialmente a los sacerdotes, a que con renovado empeño afronten la misión apasionante de iniciar en la fe y acoger en la Iglesia a todo el que pida ser cristiano. Son nuevas y variadas las situaciones personales, familiares y sociales que hay que contemplar y a las que hay que responder desde el evangelio. No se puede ser indiferente ante las demandas de nuestro tiempo, por muy novedosas o difíciles que nos resulten. De lo contrario dejaríamos de ser fieles a la misión encomendada por el Maestro.

#### 1. Nuestra realidad

Toda la acción evangelizadora de la Iglesia debe partir de un conocimiento de la situación y las circunstancias de los destinatarios. Concretamente en nuestra diócesis de Mondoñedo-Ferrol estamos repartidos en dos amplias zonas, una interior y otra costera, con una población diseminada en numerosos núcleos rurales y en otros semiurbanos y urbanos. Somos esa "porción del pueblo de Dios" heredera de una larga y fructífera tradición cristiana, que hemos de valorar y agradecer. A ella pertenecemos y en ella todos los bautizados tenemos la oportunidad de sentir y vivir la Iglesia de Jesucristo. Sin embargo, por otra parte, nos sentimos interpelados por los cambios y transformaciones socioculturales de nuestro tiempo, que afectan profundamente a la manera de vivir y transmitir la fe.

De ahí que, hemos de descubrir y tomar conciencia de los "signos de los tiempos" que nos interpelan, valorar lo positivo, "todo lo que hay de verdadero, de noble, de justo, de limpio, de amable, de saludable, de virtuoso y de encomiable" (Fil 4, 8-9); así como también reconocer aquello que impide, obstaculiza o se resiste al mandato del Señor: "Id y haced discípulos de todos los pueblos..." (Mt 18, 19).

Con palabras del papa Juan Pablo II, "es necesario mirar cara a cara este mundo nuestro con sus valores y problemas, sus inquietudes y esperanzas, sus conquistas y derrotas"<sup>3</sup>. Recogiendo algunos rasgos ya conocidos, podríamos describir la situación de la siguiente manera<sup>4</sup>:

<sup>3</sup>\_ Exhortación apostólica Christifideles Laici 3.

<sup>4</sup>\_ Cf Plan Pastoral Diocesano 2007-2010.

# 1.1. Rasgos preocupantes

Con demasiada frecuencia nos encontramos ante:

- Una fe débil y poco formada que necesita ser fortalecida para ser vivida, testimoniada, confesada y celebrada.
- Una Iglesia preocupada por hacer presente el evangelio; pero que se encuentra con un gran desinterés y apatía por parte de muchos, haciendo que tenga la sensación de ser incapaz de afrontar el reto de una nueva evangelización.
- Una transmisión de la fe que se hace a través de la predicación, de la catequesis, de la ERE, etc, que compite en desventaja con otras formas de entender la vida.
- Una carencia preocupante de vocaciones a la vida laical en general, y a la vida consagrada y al ministerio sacerdotal en particular.
- Unos agentes –presbíteros, religiosos y laicos– entregados con generosidad a la misión; pero con frecuencia desanimados por los escasos resultados de su trabajo pastoral.
- Unas familias que, afectadas por las vicisitudes de nuestro tiempo, necesitan más que nunca ser afianzadas en los valores de la unión, el diálogo, la mutua entrega, la educación de los hijos y la transmisión de la fe.
- Unos laicos sin conciencia de su condición de bautizados, adormecidos en una fe rutinaria y una religiosidad escasamente formada, incapaces de afrontar el reto del testimonio cristiano en un ambiente de increencia.
- Una multitud de bautizados que viven al margen de la fe de la Iglesia, destinatarios de una nueva acción misjonera o de una reiniciación cristiana.
- Una práctica pastoral que, en muchos casos está más preocupada por la sacramentalización que por la acción misionera, donde están los más alejados e increyentes.

### 1.2. Rasgos esperanzadores

No podríamos ser realistas en nuestro análisis si olvidásemos los valores que también se detectan como signos positivos de nuestro tiempo, y que pueden ser huellas de la presencia y la acción del Espíritu:

- Existe una sed de Dios manifestada por muchas personas que buscan sinceramente el sentido hondo de su vida, y que nos reclaman espacios distintos de comunidad y oración.
- Muchas personas buscan honradamente su realización personal en el trabajo y en sus tareas profesionales, a pesar de la inestabilidad y precariedad laboral.
- Sigue habiendo familias que viven y educan en la generosidad y en el amor, dedicando tiempo a los hijos y a los mayores a su cargo.
- Crece la búsqueda de independencia y autonomía personal en muchas personas, unido al desarrollo del nivel cultural y de información, que les permite discrepar y conocer sus derechos y deberes sociales, así como un sentido de la libertad frente a la presión social o la injusticia.
- Hay un mayor sentido de la solidaridad ante las desgracias, las catástrofes, la pobreza... y un compromiso generoso con los voluntariados y ONGs.
- Se valora cada vez más la naturaleza y hay una mayor conciencia ecológica sobre la conservación y la sostenibilidad del planeta.
- La paz, la justicia, la no-violencia son valores que cobraron mucha importancia y que animan al compromiso personal.
- Los derechos de las personas y de los colectivos son referentes para muchos, así como una mayor valoración del papel de la mujer y de su igualdad de oportunidades en todos los ámbitos.
- Un importante número de laicos que cada vez más asumen su compromiso y reclaman el papel de corresponsabilidad en la Iglesia que les es propio.
- La presencia testimonial de las asociaciones de laicos y de movimientos apostólicos que, aunque minoritarios, aportan a nuestra diócesis un cauce abierto de compromiso laical permanente, asociado y organizado.

# 1.3. La Iniciación cristiana

La Iniciación cristiana, en la que tanto empeño ha puesto la Iglesia desde siempre, hoy en día y a la vista de los resultados, nos está exigiendo una profunda revisión tanto en los contenidos como en los itinerarios a seguir. He aquí algunos datos<sup>5</sup>:

<sup>5–</sup> SECRETARIADOS DE CATEQUESE DE GALICIA, Non ardía o noso corazón...? A Eucaristía: Misterio que se ha de crer, Santiago de Compostela 2007, 4.

- Padres que piden el Bautismo para sus hijos y no se preocupan de su educación en la fe; o que ya ni siquiera piden el Bautismo ni tampoco la Primera Comunión. Familias que envían a los niños a la catequesis sólo para hacer la Primera Comunión sin un compromiso de continuidad en el procesos de Iniciación.
- Niños y adolescentes que vienen a la catequesis, pero que les cuesta participar o de hecho no vienen a la Eucaristía del domingo.
- Adolescentes y jóvenes que, una vez confirmados, no participan en la vida de la Iglesia y que ya antes de confirmarse no dan muestras de sentirse vinculados a ella.
- Familias que inscriben a los hijos en la catequesis, pero no se interesan por su educación religiosa ni la participación en la celebración de la fe.
- Padres, catequistas y párrocos que empeñados en la educación de la fe, viven con preocupación y desánimo esta situación.
- Sacerdotes que personalmente se sienten limitados por la edad y se ven desbordados por el número de parroquias y la falta de catequistas.

A este respecto son clarificadoras las palabras de nuestros obispos:

"La renovación de la Iniciación cristiana es un empeño que compartimos, en unidad de misión, con todos los presbíteros y los diáconos. La colaboración de los catequistas y demás personas dedicadas a esta pastoral es preciosa y necesaria. Nunca, como en estos tiempos, se han dedicado tantas personas, esfuerzos y recursos a la catequesis y a la enseñanza de la religión en las escuelas; a la promoción de movimientos infantiles y juveniles; al cuidado de la participación en la liturgia dominical y a la preparación de los sacramentos. Sin embargo, la ignorancia religiosa de la doctrina de la fe de un buen número de nuestros fieles, la desconexión entre la práctica religiosa y la conducta moral, la debilidad de la presencia de los católicos en la sociedad y la escasez de vocaciones a la vida consagrada a Dios ponen de manifiesto las dificultades de nuestra acción evangelizadora".6

De ahí que nos sintamos obligados a ofrecer caminos diversificados que respondan a la variedad de situaciones personales y sociales de aquellos que, atraídos por la persona de Jesucristo y su evangelio, quieran responder a su llamada e iniciar o reiniciar su seguimiento en la Iglesia.

<sup>6</sup>\_ IC 4.

# 2. La misión de evangelizar

Evangelizar es comunicar, transmitir, anunciar, en una palabra, testimoniar de una forma vivencial la "buena nueva" del Reino de Dios que se hizo presente en Jesucristo. Sus palabras, sus actitudes, sus hechos, su vida toda, especialmente su muerte y resurrección, constituyen la irrupción definitiva, a la vez que novedosa e inefable, de Dios en la historia de los hombres. Y este acontecimiento es la gran noticia traída por Jesús y comunicada por la Iglesia a lo largo de los siglos.

#### 2.1. Misión de Jesús

Efectivamente, evangelizar fue la misión de Jesús. Él mismo es consciente de haber sido enviado por el Padre para esta misión y así lo dice expresamente: "vamos a otra parte, a los pueblos vecinos, para predicar también allí, pues para esto he venido" (Mc 1, 38). Y cuando se aplica a sí mismo la profecía de Isaías: "El espíritu del Señor está sobre mí, porque me ha ungido para anunciar la buena noticia a los pobres..." (Lc 4, 18). Así lo resume el Directorio General para la Categuesis:

"Jesús fue el primero y más grande evangelizador. Anunció el Reino de Dios, como nueva y definitiva intervención divina en la historia, y definió este anuncio como "el evangelio", es decir, la buena noticia. A él dedicó toda su existencia terrena". 7

# 2.2. Compromiso de la Iglesia

Evangelizar también es desde siempre la misión de la Iglesia. Una misión que es la misma de Jesús y que nace de su mandato y envío: "Id por todo el mundo y anunciad el evangelio a toda la creación" (Mc 16, 15). Nos lo recordó hace años el papa Pablo VI en su "carta magna" sobre la evangelización del mundo contemporáneo, cuando dijo: "evangelizar constituye la dicha y vocación propia de la Iglesia, su identidad más profunda; ella existe para evangelizar"8. La Iglesia, pues, está llamada a salir de sí misma y evangelizar, recuperando su sentido misionero.

# 2.3. Acción del Espíritu

Añade más adelante el Papa que esta misión no depende sólo ni principalmente del empeño de los cristianos, ni de sus recursos, métodos o estrategias,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>– DGC 34.

<sup>8</sup>\_ EN 14.

sino que ante todo "el Espíritu es el agente principal de la evangelización", a quien hay que invocar y por quien hay que dejarse guiar. Sólo Él "hace aceptar y comprender la palabra de salvación" 10

En definitiva, la evangelización es una realidad rica y compleja que comienza con el testimonio, le sigue el anuncio explícito, la adhesión de corazón, la entrada en la comunidad, la celebración de la fe y los sacramentos, y el compromiso misionero<sup>11</sup>. Concretando podríamos decir que la evangelización se realiza a través de:

- El testimonio, que es presencia, acogida, escucha y transformación.
- La palabra, que es anuncio del evangelio, catequesis y formación.
- La liturgia, que es oración y celebración de la fe y los sacramentos.
- La comunión de vida, que es fraternidad y participación en la comunidad.
- El servicio, que es caridad, solidaridad, promoción y transformación.

# 2.4. Etapas

Estas son las etapas típicas que constituyen el proceso de evangelización, a la vez sucesivas e interrelacionadas<sup>12</sup>:

- a. La acción misionera o primer anuncio, dirigida a los no creyentes e indiferentes, o a los bautizados no convertidos o alejados de la fe, cuya finalidad es la conversión inicial. En el caso de los niños es el "despertar religioso".
- b. La acción catecumenal o catequética, que comprende la iniciación y profundización de la fe a través del catecumenado o la catequesis sistemática y la celebración de los sacramentos de Iniciación.
- c. Y la acción pastoral, cuyos destinatarios son los fieles cristianos ya iniciados, que viven y alimentan su fe en el seno de la comunidad cristiana, se

<sup>9&</sup>lt;sub>-</sub> EN 75.

<sup>10</sup>\_ Idem.

<sup>11</sup>\_ Cf FN 21-24.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>- Cf DGC 47.

sienten miembros corresponsables en la misma y son enviados al mundo para dar testimonio y participar en la misión evangelizadora de la Iglesia.

# 2.5. Nueva evangelización

En muchos países de tradición cristiana se da una situación ambigua y hasta contradictoria: bautizados que han perdido el sentido vivo de la fe o no se reconocen como miembros de la Iglesia, llevando una existencia alejada de Cristo y de su Evangelio. Esta situación requiere una **nueva evangelización**, donde el primer anuncio y la catequesis constituyen una opción prioritaria<sup>13</sup>. Es Juan Pablo II quien acuña el término: la evangelización ha de ser "nueva en su ardor, en sus métodos y en su expresión"<sup>14</sup>. Y, años más tarde, lo explicita refiriéndose más en concreto a nuestra realidad con estas palabras: "Europa ha pasado a formar parte de aquellos lugares tradicionalmente cristianos en los que, además de una nueva evangelización, se impone en ciertos casos una primera evangelización (...). En el 'viejo' Continente existen también amplios sectores sociales y culturales en los que se necesita una verdadera y auténtica misión 'ad gentes'. Además, por doquier es necesario un nuevo anuncio incluso a los bautizados". <sup>15</sup>

Y nuestro Obispo, en su carta pastoral "La Diócesis, familia grande y acogedora" 16, nos insta a afrontar decididamente una **pastoral evangelizado**ra dirigida a suscitar la fe en los ambientes dominados por la increencia y a consolidar la fe debilitada del pueblo cristiano. Una llamada que no puede conformarse con una pastoral de mínimos, que ha de revisar la catequesis y cuidar especialmente la Iniciación cristiana, potenciando particularmente la catequesis de adultos, que exige una fuerte renovación espiritual, eclesial y apostólica por parte de los agentes, cuidando especialmente las actitudes de diálogo y servicio, y potenciando el testimonio cristiano.

Es precisamente en este contexto de una pastoral evangelizadora donde tenemos que situar hoy la Iniciación cristiana. No como una institución estática e inmutable que ponga la norma por encima de la persona y no a su servicio, sino más bien como una tarea compartida que surja de la inquietud y la pasión de una Iglesia que, sabiendo que "siempre tiene necesidad de ser evangelizada" 17, se siente llamada a evangelizar, particularmente a los pobres en

<sup>13</sup>\_ Idem 58.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>– Discurso en su viaje apostólico a Haití, año 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>– Ecclesia in Europa, 46 y 47.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>– Ver BOOMF, 1-3 (2007) 9-72.

<sup>17</sup>\_ EN 15.

el sentido amplio del término, desde la acogida, la escucha, el diálogo, el acompañamiento, el testimonio, el anuncio explícito de Jesucristo y la integración en la comunidad.

#### 3. La iniciación cristiana

Si la misión de la Iglesia, como acabamos de ver, es evangelizar y, más en concreto, "hacer cristianos" (parafraseando la conocida afirmación de Tertuliano: "el cristiano no nace, se hace"), hemos de plantearnos con claridad qué es y en qué consiste la Iniciación cristiana y actuar en consecuencia.

#### 3.1. Naturaleza de la Iniciación cristiana

Nadie mejor que la misma Iglesia, "madre y maestra" en la fe, nos puede definir la Iniciación cristiana a través de su Magisterio. En el Catecismo de la Iglesia Católica se define así la Iniciación cristiana:

"Desde los tiempos apostólicos, para llegar a ser cristiano se sigue un camino y una iniciación que consta de varias etapas. Este camino puede ser recorrido rápida o lentamente. Y comprende siempre algunos elementos esenciales: el anuncio de la Palabra, la acogida del Evangelio que lleva a la conversión, la profesión de fe, el Bautismo, la efusión del Espíritu Santo, el acceso a la comunión eucarística" (CCE 1229).

En el documento sobre la Iniciación cristiana de los obispos españoles se dice:

- "La Iniciación cristiana es un don de Dios que recibe la persona humana por la mediación de la madre Iglesia".
- "Dios tiene la iniciativa y la primacía en la transformación interior de la persona y en su integración en la Iglesia".
- "El hombre, auxiliado por la gracia, responde libre y generosamente al don de Dios, recorriendo un camino de liberación del pecado y de crecimiento en la fe hasta sentarse en la mesa eucarística".
- "Esta iniciativa gratuita y antecedente del Padre se verifica en 'las palabras y acciones' que Jesucristo resucitado realiza en la Iglesia, Esposa suya y Madre nuestra; y en la acción del Espíritu Santo que inspira, ilumina, guía y conduce al que es llamado a entrar en la comunión de la vida trinitaria (...) La Iniciación cristiana, por tanto, ha de entenderse en primer término como obra de la Santísima Trinidad en la Iglesia (...) La Iglesia es la mediación querida por Dios...".

- "De ahí que la Iniciación cristiana se lleve a cabo en verdad en el curso de un proceso realmente divino y humano, trinitario y eclesial".
- "La Iniciación cristiana es la expresión más significativa de la misión de la Iglesia y, como se ha indicado ya, constituye la realización de su función maternal, al engendrar a la vida a los hijos de Dios".
- "La Iniciación cristiana es la inserción de un candidato en el misterio de Cristo, muerto y resucitado, y en la Iglesia por medio de la fe y los sacramentos"18.

Resumiendo, la Iniciación cristiana es:

- un don de Dios;
- que pide la respuesta del hombre;
- es obra de la Santísima Trinidad;
- que requiere la función maternal de la Iglesia.

En definitiva, se trata de un "proceso divino y humano, trinitario y eclesial" que parte de la conversión personal, se profundiza y madura en la catequesis, y se expresa en la celebración de los sacramentos de iniciación: el Bautismo (sacramento del nuevo nacimiento), la Confirmación (sacramento del crecimiento en la fe) y la Eucaristía (sacramento que alimenta la fe y expresa su plenitud).

Comprende estas etapas<sup>20</sup>:

- El anuncio misionero o primer anuncio (precatecumenado para los no bautizados, precatequesis para los bautizados no convertidos o despertar religioso en el caso de los niños), la aceptación del evangelio y la conversión inicial.
- 2. El catecumenado (para los no bautizados) o la catequesis (para los bautizados), para profundizar y madurar en la conversión, y cuya finalidad es la confesión de fe.

<sup>18</sup>\_ IC 9-19.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>– IC 12.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>\_ Cf RICA 4-39.

- La celebración de los sacramentos de Iniciación: Bautismo, Confirmación y Eucaristía.
- 4. La entrada en la **comunidad cristiana** de la que se pasa a formar parte como miembro adulto y corresponsable.
- 5. La catequesis mistagógica, cuya finalidad es conocer y profundizar ("saborear") los dones recibidos y así crecer en la asimilación de los "misterios" celebrados<sup>21</sup>.
- 3.2. Lugares y funciones eclesiales de la Iniciación cristiana<sup>22</sup>

# a) Lugares:

El lugar propio es la **Iglesia particular**, en la que el Obispo es maestro en la fe y verdadero responsable de la Iniciación cristiana, destacando la **Iglesia catedralicia**, sede episcopal e Iglesia madre de todas las parroquias de la diócesis. Los otros lugares o ámbitos son los siguientes:

- La parroquia es el lugar propio y principal a la vez que más inmediato. Es el lugar privilegiado para la transmisión y educación en la fe en todas sus dimensiones: conocer, vivir, orar, celebrar y anunciar; "la comunidad cristiana es en sí misma catequesis viviente"<sup>23</sup>. Es en la parroquia donde se realiza y visibiliza la comunidad cristiana en la que están presentes todas las mediaciones esenciales de la Iglesia de Cristo.
- La familia que es la "Iglesia doméstica"<sup>24</sup> nacida del sacramento del matrimonio. En ella los padres, y en bastantes casos los abuelos, son los primeros y principales educadores de sus hijos, mediante la palabra y el ejemplo de sus vidas<sup>25</sup>.
- La Acción Católica y las asociaciones y movimientos laicales son los medios subsidiarios y complementarios de la Iniciación cristiana, que

<sup>21 –</sup> Sobre la catequesis mistagógica cabría esta definición descriptiva: "la última etapa, tradicionalmente realizada en el tiempo pascual, se dedica a la catequesis mistagógica, es decir, a la profundización en la nueva experiencia de los sacrametos de la comunidad. Es la etapa de los neófitos" (VV.AA., Nuevo Diccionario de Catequética, Ed. San Pablo, Madrid 1999, p 288).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>- Cf IC 33-38.

<sup>23</sup>\_ DGC 141.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>\_ LG 11.

<sup>25</sup>\_ Cf FC 39.

ofrecen una peculiar experiencia eclesial y un espacio comunitario para el crecimiento de la fe.

- La escuela católica: lugar relevante para la educación humana y cristiana, la formación integral de la persona en orden a su fin último y al bien común de la sociedad.
- La enseñanza religiosa escolar: tiene una misión evangelizadora, a la vez que complementa la acción catequética, pudiendo contribuir de este modo a los objetivos de la Iniciación cristiana de los niños y adolescentes.
- b) Funciones: catequesis (función evangelizadora) y liturgia (función mistagógica) constituyen dos dimensiones de una misma realidad.
- La catequesis de la Iniciación cristiana, entendida como:

"La etapa o periodo intensivo del proceso evangelizador en la que se capacita básicamente a los cristianos para entender, celebrar y vivir el evangelio del Reino, al que han dado su adhesión, y para participar activamente en la realización de la comunidad eclesial y en el anuncio y difusión del evangelio. Esta formación cristiana – integral y fundamental – tiene como meta la confesión de fe"<sup>26</sup>.

La catequesis constituye, pues:

- una formación orgánica y sistemática de la fe;
- una formación básica, esencial, centrada en lo nuclear de la experiencia cristiana;
- una enseñanza significativa que aporta el sentido último a la existencia humana y la ilumina;
- una "iniciación básica integral" para el seguimiento de Cristo y la integración en la comunidad eclesial;
- un proceso de maduración y crecimiento en la fe con un desarrollo gradual;
- una mediación: el catequista, llamado por la Iglesia, destacará por su madurez humana, cristiana y apostólica;

<sup>26</sup>\_ CC 34.

 una metodología que se inspira en la misma pedagogía de Dios a lo largo de la historia de la Salvación, abierta a los distintos métodos –inductivo, deductivo, existencial, kerigmático, etc.–, dando lugar a la actividad, la creatividad, el diálogo, la reflexión, el silencio, la oración y la memorización de las principales fórmulas de fe.

La liturgia en la Iniciación cristiana, aporta estos elementos:

- los sacramentos del Bautismo, de la Confirmación y de la Eucaristía, ésta como "fuente" y "cima" de la Iniciación, junto con las celebraciones de la Palabra de Dios y los escrutinios; también la Penitencia para los que fueron bautizados;
- el Bautismo, la Confirmación y la Eucaristía guardan entre sí una íntima unidad, dentro de las peculiaridades de las legítimas tradiciones litúrgicas de Oriente, que se administran juntos en la misma celebración, tanto en el caso de los adultos como en el de los recién nacidos; y Occidente, que en el caso de los párvulos bautizados, por razones pastorales, los restantes sacramentos se confieren en celebraciones distintas en el tiempo, manteniendo, no obstante, su unidad, a no ser en el Bautismo de adultos<sup>27</sup>.

"A este respecto –nos dice el Papa Benedicto XVI– es necesario prestar atención al tema del orden de los Sacramentos de la iniciación. En la Iglesia hay tradiciones diferentes. Esta diversidad se manifiesta claramente en las costumbres eclesiales de Oriente, y en la misma praxis occidental por lo que se refiere a la iniciación de los adultos, a diferencia de la de los niños. Sin embargo, no se trata propiamente de diferencias de orden dogmático, sino de carácter pastoral. Concretamente, es necesario verificar qué praxis puede efectivamente ayudar mejor a los fieles a poner de relieve el sacramento de la Eucaristía como aquello a lo que tiende toda la Iniciación (cf. 1 P 3,15)".28

- los sacramentos de Iniciación precisan ir acompañados por una catequesis presacramental y mistagógica;
- el año litúrgico es el marco propio de la Iniciación cristiana, especialmente el ciclo de Pascua (Cuaresma y Cincuentena pascual), y el domingo, "fundamento y núcleo del año litúrgico" y día propio para celebrar los sacramentos de iniciación.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup><sub>-</sub> RICA, 1-67

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> – Sacramentum Caritatis 18.

la misma celebración litúrgica contribuye de manera decisiva a la formación de la fe de los fieles, avivando y nutriendo esa misma fe.

# 3.3. Agentes

- El **obispo:** "tiene la máxima responsabilidad de la catequesis en la Iglesia"<sup>29</sup>. Como pastor y primer evangelizador, maestro de la fe, dotado del carisma de la verdad<sup>30</sup> y principal dispensador de los misterios de Dios, es la máxima autoridad en la Iniciación cristiana en la diócesis, coordinando los diversos elementos que la componen, determinando sus contenidos y funciones, y regulando su proceso.
- El sacerdote: "a los párrocos toca atender al cuidado pastoral y personal de los catecúmenos... impartiéndoles la catequesis adecuada"31 con ayuda de otros. En su comunidad el párroco como pastor es el primer responsable y educador de la fe, "catequista de catequistas"32. Aunque no dé él la catequesis, ha de acompañar de cerca la labor ya que "la calidad de la catequesis depende en grandísima medida de la presencia y acción del sacerdote"33 suscitando la responsabilidad de toda la comunidad en la tarea catequética, procurando la formación de los catequistas, vinculando la acción catequética al obispo y a las directrices diocesanas.
- El catequista: "la figura del catequista es básica" y en la catequesis ejerce "una función eclesial relevante"34, no a título privado o por iniciativa propia, sino en nombre de la Iglesia y enviado por ella. Además de una madurez humana, "estará dotado de una fe profunda, de una clara identidad cristiana y eclesial y de una honda sensibilidad social"35. En definitiva, una vocación, ya que se siente llamado por Dios, participa en la misión de Jesús, Maestro, es movido por el Espíritu dentro de la Iglesia y al servicio de los hombres36. Este ministerio eclesial no se improvisa. Exige

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>- DGC 136; CT 63; CD 14.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>\_ LG 25; DV 8.

<sup>31&</sup>lt;sub>-</sub> RICA 45.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>\_ DGC 225.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>– Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>– IC 44.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>– DGC 237.

<sup>36</sup>\_ Cf CF 47-87

una iniciación y una formación permanente que lo capaciten para la misión encomendada de la transmisión de la fe.

- La comunidad cristiana: "la comunidad cristiana es el origen, lugar y meta de la catequesis. De la comunidad cristiana nace siempre el anuncio del evangelio, invitando a los hombres y mujeres a convertirse y seguir a Jesucristo. Y esa misma comunidad la que acoge a los que desean conocer al Señor y adentrarse en una vida nueva "37. Para llevar a cabo esta misión, es necesario que cada comunidad parroquial, lugar concreto donde se vive la pertenencia eclesial y se experimenta la presencia de la Iglesia de Cristo, tome conciencia de su papel imprescindible en la acogida y acompañamiento en el proceso de la Iniciación cristiana.
- Los padres: los padres de familia son evidentemente "los primeros y principales educadores de los hijos"38. Ya en el sacramento del matrimonio y posteriormente en el bautismo de sus hijos adquirieron el compromiso de educarlos en la fe. Así, "mediante el testimonio de su vida, son los primeros mensajeros el evangelio ante los hijos"39. Esta tarea necesaria e imprescindible se puede ejercer de varias maneras: en el hogar llevando a cabo el despertar religioso o haciendo un seguimiento de la catequesis de sus hijos; en la comunidad parroquial, a través de las reuniones de formación de padres o de la catequesis de adultos; también tomando parte activa en la catequesis de sus propios hijos como catequsitas, etc.

# 3.4. Pastoral vocacional40

La Iniciación cristiana, está llamada a provocar el compromiso cristiano al **descubrir las diversas vocaciones y los distintos servicios eclesiales**. Concretamente, a plantearse una posible llamada al ministerio ordenado o a la vida consagrada, así como el estado del matrimonio

Los diversos modos de seguimiento de Jesucristo en el servicio de la comunidad eclesial y de los hombres, dependen de la llamada que Dios hace a cada uno a entrar en comunión con Él mediante el proceso de Iniciación cristiana.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>- DGC 254

<sup>38</sup>\_ FC 40.

<sup>39</sup>\_ Idem 39.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>– Sobre la catquesis en la adolecencia-juventud, ver en DGP 181-185.

Por tanto, no hemos de tener miedo a proponer a los niños y jóvenes de nuestras parroquias, colegios y grupos que están realizando el itinerario de la Iniciación cristiana, la santidad como meta de sus vidas, recordándoles incluso los ejemplos de seguimiento de Jesucristo protagonizados por muchachos de su misma edad cuya santidad ha sido reconocida y proclamada por la Iglesia.

Conviene, pues, vincular **la pastoral juvenil en clave evangelizadora y vocacional** a la Iniciación cristiana, de manera que de ésta se pase a aquella. Es el mejor modo de evitar la confusión entre ambas actividades y el que una suplante a la otra. El objetivo es lograr que, al concluir el proceso de la Iniciación, los adolescentes y jóvenes se incorporen a grupos parroquiales, arciprestales o diocesanos para continuar su formación e iniciarse en la tarea apostólica.

#### 4. Procesos de iniciación

Cada Iglesia particular ha de concretar el itinerario a seguir en cuanto a la Iniciación cristiana, bajo la autoridad del Obispo. Dadas las situaciones tan diversas y contrapuestas desde el punto de vista personal, familiar y social, a las que nos dirigimos para anunciar el evangelio y suscitar la conversión a Jesucristo, hoy la Iglesia se ve obligada a presentar, dentro de un mismo proyecto evangelizador y catecumenal, distintos caminos de Iniciación cristiana.

# 4.1. Proceso catecumenal para los no bautizados

Además del análisis expuesto al comienzo sobre la situación de la fe y las nuevas circunstancias que afectan esencialmente a su transmisión y vivencia, añadimos los siguientes rasgos que nos obligan a **nuevos planteamientos de la Iniciación cristiana**, hasta ahora apenas tomados en cuenta. Por ejemplo:

- la indiferencia religiosa, la incredulidad ambiental y el materialismo absorbente, conmueven los mismos fundamentos religiosos, y exigen un redescubrimiento de la identidad cristiana;
- cada vez aumenta más el número de los no bautizados de niños que, bien al llegar al uso de razón, o en la juventud o la adultez, piden el bautismo;
- la conciencia de que no se es cristiano sólo por el rito del bautismo, sino también por convicción personal, conversión, es cada vez más clara;
- se siente desde la Iglesia la necesidad y urgencia de una evangelización "ad intra" y "ad extra", que renueve y consolide la fe y conversión personal, que autentifique la comunidad cristiana.

En una sociedad cada vez más globalizada y diversificada, donde ser cristiano supone hacer una opción personal, reflexionada y a la vez verificada en el testimonio de la propia vida, la Iglesia en los últimos años ha recuperado la antigua práctica del **Catecumenado bautismal**.

### a. El Catecumenado

Es "una de las expresiones más genuinas y significativas de la misión de la Iglesia"41. Es la institución de la Iniciación cristiana que incluye todo un proceso educativo e identificador de la fe, dirigido a "convertidos no bautizados", que incluye elementos doctrinales y morales, enmarcado en unas etapas que culminan en la celebración de los sacramentos de Iniciación y la entrada en la comunidad cristiana. Todo ello en el contexto de una Iglesia minoritaria de los siglos II al V, insertada en una sociedad predominantemente pagana.

"La Conferencia Episcopal Española –dicen los obispos–, atendiendo estas indicaciones de la Iglesia, y consciente de los desafíos actuales que provienen de la situación de la fe de los bautizados y el número cada vez mayor de adultos y niños en edad escolar que quieren conocer al Señor y ser bautizados, considera que la restauración del catecumenado en nuestras iglesias es una oportunidad que Dios nos concede para la renovación de la vida de la Iglesia y una ocasión para mostrar a todos la fe que ella ha recibido (cf. LG 1; IC 3). El catecumenado es una de las expresiones más genuinas y significativas de la misión de la Iglesia, pues trata de conducir a los hombres a la fe mostrándoles, en el anuncio del Evangelio y en la celebración de los sacramentos, el camino de la salvación. A su vez, la Iglesia se ve renovada y enriquecida por los nuevos creyentes, que son siempre un signo de la vitalidad del Evangelio"42.

### b. Estructura

Los componentes fundamentales del catecumenado son:

- La iniciativa y el don de Dios que es acogida por el hombre. En definitiva, un proceso divino y humano, trinitario y eclesial.
- La mediación de la Iglesia y la presencia de la comunidad eclesial, cuya misión es engendrar, cuidar, alimentar y ayudar a crecer a los nuevos cristianos.

<sup>41</sup>\_ OPC 1.

<sup>42</sup>\_ Idem 5.

- Un itinerario litúrgico, catequético y espiritual; un camino de conversión y crecimiento en la fe que se desarrolla en el seno de la comunidad cristiana.
- La celebración de los sacramentos de la Iniciación cristiana.

# c. Etapas y tiempos<sup>43</sup>

# Anuncio misionero y precatecumenado

- Anuncio del evangelio del que brotará la fe y la conversión inicial.
- Ingreso en el grado de los catecúmenos;
- Búsqueda de la verdad, el sentido de la vida y discernimiento del deseo y motivación para pedir el bautismo.

# Tiempo de catecumenado

- Tiempo de asentamiento y maduración en la fe que acaba con la celebración del rito de admisión;
- El catecúmeno recibirá una catequesis que le introducirá en el conocimiento del misterio de la salvación, en la práctica de la vida cristiana, en el ejercicio de la caridad, en la oración y la celebración litúrgica, y en el testimonio de vida.

# Tiempo de la purificación y la iluminación

- Se desarrolla ordinariamente durante la Cuaresma;
- Tiene preferentemente un carácter espiritual y ascético;
- Además de la entrega del Símbolo de la fe y del Padrenuestro, se llevan a cabo diversos ritos, escrutinios y exorcismos.

# Tiempo de la mistagogía

- Tiene lugar durante la Pascua;
- Se profundiza en la experiencia nueva de los sacramentos recibidos, mediante las explicaciones y la recepción frecuente de los mismos;
- Se pretende una inteligencia más plena fructuosa, una experiencia espiritual y un compromiso y una responsabilidad propios del cristiano.

<sup>43</sup>\_ Cf OPC 13-16.

#### d. Contenidos44

Los contenidos son los propuestos por el Catecismo de la Iglesia Católica, según los criterios del Directorio General para la Categuesis:

- catequesis básica e integral cuyo objetivo es conducir al conocimiento del misterio de la salvación;
- iniciación y educación en la liturgia y en la oración, participando en la liturgia de la Palabra;
- aprendizaje de la vida cristiana como indicador de la conversión del candidato;
- capacitación para vivir en comunidad y participar en la vida y la misión de la Iglesia.

He aquí el esquema de este proceso:



### e. Destinatarios45

- Adultos, mayores de 18 años.
- Adolescentes y jóvenes entre 13 y 18 años.
- Niños entre 7 y 12 años.

Para llevar a cabo el proceso Catecumenal, el Obispo diocesano instituirá el **Catecumenado bautismal** en la diócesis y se tendrá en cuenta el RICA<sup>46</sup> y

<sup>44</sup>\_ Idem 17-23.

<sup>45</sup>\_ Idem 28-31.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>– Ritual de Iniciación Cristiana de Adultos.

las Orientaciones pastorales de la CEE<sup>47</sup>. El director o responsable del Catecumenado, nombrado a tal efecto, junto con su equipo, elaborarán las directrices y el programa catequético-litúrgico a seguir en toda la diócesis con la aprobación del Obispo.

# 4.2. Proceso de iniciación cristiana con niños y adolescentes bautizados

Conviene tener en cuenta, a la hora de afrontar en la práctica pastoral la catequesis y la celebración de los tres sacramentos de Iniciación cristiana, Bautismo, Confirmación y Eucaristía, lo siguiente:

"La celebración de estos sacramentos –dicen nuestros obispos–, aun dentro de las peculiaridades de las legítimas tradiciones litúrgicas de Oriente y de Occidente, confiere una unidad que se proyecta sobre todo el proceso de la Iniciación cristiana. En Oriente los sacramentos de la Iniciación se administran juntos en la misma celebración, tanto en el caso de los adultos como en el de los recién nacidos. En Occidente esta práctica no ha variado para la Iniciación de los adultos, si bien en el caso de los que son bautizados de párvulos, la Iglesia ha admitido por motivos pastorales que los restantes sacramentos se confieran en celebraciones distintas en el tiempo, manteniendo, no obstante, la unidad orgánica y el principio de la ordenación mutua de los sacramentos de iniciación"48.

# a. Descripción de este proceso

- Se parte del sacramento del Bautismo recibido poco tiempo después del nacimiento.
- Exige el despertar a la fe en el ámbito de la familia y de la comunidad cristiana.
- El proceso catequético comienza propiamente en torno a los 6 años hasta los 16 años más o menos, cuya finalidad es la iniciación, profundización y personalización de la fe bautismal. Un proceso que, en lo posible, ha de ser continuado a lo largo de todo este periodo.
- En esta etapa tiene lugar la celebración de los sacramentos de la Eucaristía y la Confirmación.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>– OPC y OPICNNBI.

<sup>48&</sup>lt;sub>-</sub> IC 46.

- Hay que contar necesariamente con los padres y las familias, en cuanto a la acogida, la implicación, las reuniones de formación, incluso la "catequesis familiar".
- Es imprescindible capacitar y acompañar a catequistas que acojan y, a su vez, acompañen, formen y den testimonio de la fe que transmiten.
- La parroquia tiene que implicarse y ser de verdad una comunidad cristiana de acogida y de referencia para los niños y adolescentes.

He aquí el esquema de este proceso:

| ETAPA VITAL             | INFANCIA                                                |                     |                    | ADOLESCENCIA                                                       |                   |  |
|-------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------|--|
| OBJETIVO<br>CATEQUÉTICO | DESPERTAR<br>a la FE                                    | INICIAR en la<br>FE | PERSONALIZAR Ia FE |                                                                    |                   |  |
| EDADES<br>CURSOS        | 0 – 6 años                                              | 7 – 9 años          | 9 – 12 años        | 12 – 13 años                                                       | 14 – 17 años      |  |
| ETAPA                   | PRECOMUNIÓN – COMUNIÓN –<br>POSTCOMUNIÓN                |                     |                    | PREADOLES-<br>CENCIA                                               | CONFIRMA-<br>CIÓN |  |
| OPCIONES                | "Cateques                                               | is familiar"        |                    | R AC / "SCOUTS" (MSC) Y OTROS<br>e Tiempo Libre / Pastoral Juvenil |                   |  |
| DESTINATA-<br>RIOS      | padres – niños                                          | padres – niños      | niños              | preadolescen-<br>tes                                               | adolescentes      |  |
| AGENTES                 | catequistas – educadores – padres – comunidad cristiana |                     |                    |                                                                    |                   |  |

### b. Normativa

### El sacramento del BAUTISMO

"Por el Bautismo somos liberados del pecado y regenerados como hijos de Dios, llegamos a ser miembros de Cristo y somos incorporados a la Iglesia y hechos partícipes de su misión" (CEC 1213).

### 1. Responsabilidad de los padres

El sacramento del Bautismo, administrado a los niños al poco tiempo de nacer, debe considerarse como **el comienzo del proceso de Iniciación cristiana**, que se completará con la educación de la fe y la celebración de los

demás sacramentos. Responsables de que se realice este proceso serán, en primer lugar, los padres, también los padrinos y la comunidad cristiana<sup>49</sup>.

# 2. Preparación de los padres

Los padres deben comunicar a la parroquia a la que pertenecen, con antelación suficiente, el deseo de que su hijo sea admitido al sacramento del Bautismo, a fin de disponer del **tiempo necesario para la preparación**.

No se deberá proceder al bautismo de niños, fuera de peligro de muerte, sin haber realizado una **catequesis previa** con los padres, a fin de esclarecer sus motivaciones, su compromiso de fe eclesial y de la educación cristiana de sus hijos, así como para la explicación de la liturgia bautismal. También los padrinos participarán en esta preparación, ya que "la acogida de los padres y padrinos reviste una gran importancia, y no debería reducirse a una simple preparación ceremonial de la celebración del bautismo de sus hijos"<sup>50</sup>.

En muchos lugares, lo más práctico será la visita a la familia. En las parroquias más pobladas podrán organizarse periódicamente reuniones prebautismales.

Con respecto a los padrinos se recuerda la normativa vigente, que entre otras condiciones, hay que tener presentes las siguientes: haber cumplido los dieciséis años, ser católico, estar confirmado, llevar una vida congruente con la fe y la misión que va a asumir.<sup>51</sup>

### 3. Lugar de celebración

Será la **comunidad parroquial** donde residen los padres. Si por alguna razón el sacramento se ha de celebrar en otra parroquia, ha de constar que los padres han recibido la debida preparación. En caso contrario, se les facilitará, teniendo en cuenta todos estos criterios generales.

La naturaleza de este sacramento, como en todos los sacramentos, pide que **su celebración sea comunitaria**, lo que se define no tanto por el número de bautizandos, como por la participación y celebración activa de la comu-

nidad parroquial, lo cual no significa que necesariamente tenga que celebrarse en la Eucaristía dominical.

<sup>49</sup>\_ Cf Ritual del Bautismo de Niños, Prenot. 3.8.,9.15; Ritual del Matrimonio, Prenot. 11, 76-77.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>– IC 76.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup><sub>-</sub> CIC c. 874.

# 4. Tiempo de celebración

Se recomienda en sábados y domingos, con la participación de la asamblea cristiana. Tiempo bautismal por excelencia es **la Pascua**, en el que adquiere mayor actualidad la incorporación de los bautizados al misterio pascual de Jesucristo. Al menos, los nacidos en Cuaresma deberían ser bautizados en la Noche de Pascua o el Domingo de Resurrección, siguiendo la antiquísima tradición de la Iglesia. Sin embargo, en los casos de situaciones de irregularidad de los padres con respecto al matrimonio canónico, a juicio del párroco, se pueden hacer excepciones y celebrarlo en un ámbito de más privacidad.

# 5. Casos especiales

Cuando padres poco creyentes, practicantes ocasionales o alejados de la comunidad cristiana, piden el Bautismo para sus hijos, es necesario dedicarles atención especial, manteniendo con ellos los encuentros que sean necesarios a fin de obtener, por medio de la acogida y el diálogo comprensivo y catequético, suficientes garantías de que el niño, una vez bautizado, recibirá la educación cristiana exigida por el Sacramento.

Siempre que existan garantías razonables para una posterior educación en la fe y la vida cristiana, no se deberá rechazar ni diferir el bautismo de los recién nacidos. Esta garantía han de ofrecerla los padres, como primeros y principales educadores de sus hijos. Sólo subsidiariamente podrán suplirlos, cuando ellos ni se comprometen ni se oponen, familiares próximos o los padrinos. En algún caso especial, podrá asumir esta suplencia la misma comunidad cristiana a través de algún catequista o seglar comprometido con la Iglesia. Este principio general ha de aplicarse cuando los padres se hallan en **situaciones canónicamente irregulares**.

En las situaciones en que los padres no estén debidamente preparados, la demora del bautismo de sus hijos no debe considerarse como un medio de presión o castigo, ni deben darse motivos para esta interpretación. Sólo está justificada por el diálogo necesario para hacer progresar a la familia en la fe y ayudarles a tomar mayor conciencia de sus responsabilidades.

### 6. Catequesis bautismal

A la mejor comprensión de estas normas ayudará el desarrollo en la comunidad de una constante catequesis sobre el sacramento del Bautismo<sup>52</sup>,

<sup>52</sup>\_ Con los padres se pueden utilizar, entre otros, los siguientes recursos catequéticos de los Secretariados de Catequesis de Galicia: "El Bautismo de nuestro hijo" y "Despertar religioso", con sus quías pedagógicas.

su significado, sus implicaciones y exigencias y su relación con los demás sacramentos. Los objetivos de la catequesis bautismal pueden ser:

- 1) Ayudar a reflexionar a los padres sobre la situación de su fe y las motivaciones de la petición del Bautismo.
- 2) Suscitar la conversión y la adhesión global al Evangelio, cuando se trata de padres indiferentes o alejados.
- 3) Reavivar en los padres y padrinos una fe más consciente y activa.
- 4) Asegurar la fecundidad del sacramento del Bautismo tanto respecto a la educación en la fe de los niños (identidad cristiana) como en la incorporación a la comunidad parroquial para la construcción de una Iglesia comunitaria y evangelizadora (identidad eclesial).
- 5) Explicar el sentido del sacramento del Bautismo y el Ritual del mismo.

También ayudará a revalorizar el Sacramento del Bautismo la participación de la comunidad en su celebración y la seriedad con que se aborde el proceso de la Iniciación cristiana desde la catequesis de la comunidad, en conexión con la familia.

# 7. Despertar religioso

El despertar religioso es consecuencia del Bautismo recibido y condición necesaria para la posterior catequesis de Iniciación cristiana. Pastoralmente, pues, es primordial que se mantenga una **relación directa y frecuente con los padres y las familias**, a través del encuentro personal, el recuerdo en el aniversario del Bautismo, la celebración de la presentación de los bautizados en la fiesta litúrgica de la Presentación del Señor, etc., así como facilitar elementos catequéticos y oracionales para ayudar a las familias en este cometido<sup>53</sup>.

Este despertar religioso, al que el niño bautizado tiene derecho, por desgracia no se da siempre en el seno de las familias, con grave detrimento para la construcción de la personalidad creyente. Esta ruptura de la tradición educativo-cristiana, hasta hace poco mantenida de modo general en el seno de las familias, exige una vigorosa acción de la Iglesia en los tiempos actuales.

<sup>53—</sup> Es aconsejable utilizar la publicación de la Subcomisión Episcopal de Catequesis, "Los primeros pasos en la fe". También los Secretariados de Catequesis ofrecen recursos y medios al respecto.

## El sacramento de la EUCARISTÍA

"La Sagrada Eucaristía culmina la Iniciación cristiana. Los que han sido elevados a la dignidad del sacerdocio real por el Bautismo y configurados más profundamente con Cristo por la Confirmación, participan por medio de la Eucaristía con toda la comunidad en el sacrificio mismo del Señor" (CCE 1322).

"La Eucaristía es "fuente y cima de toda la vida cristiana" (CCE 1324).

## 1. Catequesis previa

Para la participación en los Sacramentos es necesario e imprescindible que los niños tengan un **cierto grado de madurez** garantizado, de alguna manera, por la edad, el nivel de estudios y el proceso catequético desarrollado. No obstante, hay que tener en cuenta particularmente y con especial atención a los discapacitados psíquicos, lo que requiere una adaptación a su capacidad de comprensión y vivencia de la fe.

La Catequesis de Primera Comunión supone y reclama una catequesis global previa, de iniciación a la fe, sobre los temas fundamentales del mensaje cristiano.

Dentro de este proceso de Iniciación cristiana, ordinariamente se inserta el despertar religioso del niño (6-7 años) y los dos cursos de catequesis de preparación a la Primera Comunión (7-8 y 8-9 años) como un momento catequético fuerte, que necesita una especial atención.

Se puede usar como recuso catequético para el despertar religioso en la familia y en la parroquia "Los primeros pasos en la fe"54 y los materiales complementarios adaptados. Y para la Primera Comunión se usará el catecismo "Jesús es el Señor"55, publicado oficialmente por la Conferencia Episcopal Española, con los recursos catequéticos correspondientes, siempre complementarios al catecismo.56

<sup>54</sup>\_ Libro que es un presentación ampliada del catecismo "Padre nuestro" de la Conferencia Episcopal Española para el despertar religioso, Edice, Madrid 2006.

<sup>55</sup>\_ Catecismo de la Conferencia Episcopal Española para la Iniciación sacramental, Edice, Madrid 2008.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>– Los Secretariados de Catequesis de Galicia los ofrecen.

#### 2. Edad

Con el fin de posibilitar a los niños una mayor preparación y una más consciente participación en los sacramentos, la Primera Comunión deberá celebrarse a finales de tercer curso de Primaria o **entre los nueve y diez años**.

Por tanto, como norma general, no deberá adelantarse la celebración de la Primera Comunión a esta edad.

#### 3. Obietivos

La Catequesis de preparación inmediata a la Primera Comunión intentará conseguir los siguientes objetivos:

- 1) Presentar al **Espíritu Santo** como el que da vida a la Iglesia y que nos posibilita el **encuentro con Cristo resucitado** en los sacramentos.
- 2) Profundizar en el conocimiento de los aspectos fundamentales del Sacramento de la Reconciliación y de la Eucaristía: memorial, sacrificio, presencia de Cristo, comunión, adoración...
- 3) Suscitar las **actitudes cristianas básicas** subyacentes a la Eucaristía: participación, acción de gracias, compromiso...
- 4) Iniciar a la **liturgia**. Es necesario educar la sensibilidad simbólica de los niños para que puedan captar la dimensión simbólica del pan, del vino, de los signos, gestos y acción de la celebración.

## 4. Pedagogía

La pedagogía de este momento catequético tiene algunas peculiaridades:

- Ha de hacerse a partir del signo natural de la reunión y de la comida familiar, de forma que el niño pueda ir de la experiencia de la mesa familiar a la Mesa del Señor.
- Se aconseja seguir las diversas partes de la celebración de la Misa, explicando el sentido, contenido, actitudes, etc., de cada una de ellas.
- Resaltar la unidad y relación entre los sacramentos de la Iniciación cristiana: Bautismo, Eucaristía, Confirmación.
- Presentar los sacramentos, no como "cosas" o "ritos mágicos", sino como signos sensibles (agua, pan, vino...) con los que se simboliza y expresa la acción salvadora de Dios.

 Fomentar la experiencia de encuentro con Jesucristo, a través del silencio, la escucha de la Palabra, la oración y la participación en la Eucaristía con la comunidad, especialmente en el domingo, "día del Señor".

#### 5. Las celebraciones

#### a. Celebraciones categuéticas

En la iniciación sacramental ocupan un lugar destacado las celebraciones. Las distintas catequesis han de estar acompañadas de celebraciones que permitan a los niños vivenciar la fe y expresar su experiencia religiosa, en las que el Año Litúrgico tiene que ser una referencia necesaria.

Es muy importante la **presencia y participación de los padres** en las celebraciones categuéticas y sacramentales.

#### b. Celebración Sacramental de la Eucaristía

La utilización de las plegarias eucarísticas con niños, así como el leccionario para Misas con niños, ofrecen grandes posibilidades pedagógico-pastorales.

En la celebración de la Primera Comunión han de **evitarse tanto el individualismo como la masificación**. En ellas es muy importante el estilo espontáneo y la calidad de las relaciones del sacerdote celebrante con los niños.

Ha de cuidarse que la Primera Comunión sea **una celebración festiva y religiosa**, que señale un paso importante en la educación cristiana del niño y marque, a su nivel, una fuerte experiencia de fe, evitando en lo posible que quede desvirtuada por el peso social que rodea a la celebración y los gastos excesivos y el afán consumista. Es mentalidad de la Iglesia que el vestido sea sencillo y que la celebración sea sobria, alegre y festiva, favoreciendo la participación, evitando la ostentación y toda incursión extraña que desvíe la atención y perturbe el necesario recogimiento<sup>57</sup>.

#### c. Celebración Sacramental de la Penitencia o de la Reconciliación

La celebración de la Penitencia **tiene su propia entidad** y forma parte de la Iniciación cristiana, incluso realizando previamente celebraciones penitenciales no sacramentales. A fin de darle especial relieve, conviene distanciarla de la celebración de la Eucaristía. La **celebración** 

<sup>57</sup>\_ La CEE publicó en su día unas normas sobre la actuación de los fotógrafos. Ver BOOMF, noviembre de 1983.

**comunitaria con absolución individual** es la forma idónea, ya que su carácter comunitario y festivo ofrece posibilidades para la experiencia gozosa del perdón. La catequesis previa a este sacramento ha de servir para **educar la conciencia moral del niño**. También es muy importante la participación de los padres en esta celebración.

#### 6. Lugar de la celebración

El lugar más adecuado para la celebración de los sacramentos de Iniciación es la comunidad cristiana. La Primera Comunión debe celebrarse en el marco de la comunidad parroquial<sup>58</sup> porque, hoy por hoy, la comunidad parroquial, a pesar de sus deficiencias, es para la mayoría de los cristianos el lugar ordinario donde celebra su fe y referencia de su pertenencia a la Iglesia. Por otra parte, el niño, que vive y crece en comunidades infantiles, homogéneas y transitorias, necesita integrarse en una comunidad adulta, heterogénea y estable.

Se recomienda que la Primera Comunión se reciba siempre **en la propia Iglesia Parroquial**, y sólo en casos muy especiales podrá celebrarse en iglesia distinta.

Ningún sacerdote debe prestarse a administrar la Primera Comunión a un niño de otra Parroquia si no le consta **de la debida preparación catequética**, ni tampoco acoger en su parroquia a niños saltándose las normas y sin previo diálogo con el sacerdote propio.

## 7. Implicación de los padres y las familias

La catequesis de la comunidad no puede hacerse al margen de la familia, antes bien, ha de realizarse en estrecha relación con los padres, especialmente en el período de preparación a la Primera Comunión. Para ello se han de fomentar en este período las **reuniones periódicas con los padres** simultáneas a la catequesis de sus hijos, no sólo para la preparación de la celebración, en la que ellos deben participar, sino también para formación y fortalecimiento de su fe personal y de su responsabilidad como primeros y principales educadores de sus hijos<sup>59</sup>.

Cabe aquí perfectamente realizar lo que se denomina "catequesis familiar": la catequesis impartida por los padres en el hogar, previa reunión de preparación en la parroquia, con la participación de las familias en la Eucaristía dominical y los encuentros periódicos con los niños en el ámbito de la comunidad parroquial.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>\_ CC 268-271.

<sup>59</sup>\_ Al respecto los Secretariados de catequesis de Galicia han publicado los siguientes recursos catequéticos para trabajar con los padres: "Iniciación a la fe", "Encuentro con Jesús" e "Iniciación sacramental", con sus correspondientes guías pedagógicas.

#### 8. Continuidad

Ni la Iniciación cristiana ni la catequesis terminan en la Primera Comunión. Ni siquiera debe ser considerada como una meta ni suponer un punto y aparte en el proceso iniciatorio de la fe recibida en el Bautismo. Es necesario que los padres y los niños, junto con toda la comunidad cristiana tomen conciencia de que hay que seguir creciendo y madurando en la fe mediante la catequesis y la participación en la Eucaristía del domingo.

El proceso de iniciación que comenzó en el Bautismo necesita ser fortalecido por el sacramento de la Confirmación y alimentado a través de una participación más viva y conciente en la Eucaristía, sacramento "a lo que tiende toda iniciación"<sup>60</sup>.

"Con el Bautismo y la Eucaristía, el sacramento de la Confirmación constituye el conjunto de los "sacramentos de la iniciación cristiana",

## El sacramento de la CONFIRMACIÓN

cuya unidad debe ser salvaguardada. Es preciso, pues, explicar a los fieles que la recepción de este sacramento es necesaria para la plenitud de la gracia bautismal. En efecto, a los bautizados 'el sacramento de la confirmación los une más íntimamente a la Iglesia y los enriquece con una fortaleza especial del Espíritu Santo. De esta forma se comprometen mucho más, como auténticos testigos de Cristo, a extender y defender la fe con sus palabras y sus obras' " (CCE 1285).

#### 1. En la última etapa del proceso categuético

El sacramento de la Confirmación, por lo general, en la Iglesia de Occidente y debido a motivos pastorales, se sitúa en la última etapa de la Iniciación cristiana. No puede considerarse este sacramento aislado del proceso catequético. Más bien este sacramento está íntimamente ligado al Bautismo y orientado "hacia una más intensa y perfecta participación en el Sacrificio eucarístico"61. El objetivo último de la catequesis, como se ha dicho reiteradamente, no es la preparación para los sacramentos, sino **iniciar en la vida cristiana** que en los sacramentos se celebra y alimenta.

#### 2. La libertad y consciencia del confirmando

Al preparar la celebración del sacramento de la Confirmación hay que subrayar el "don de Dios" y la primacía de su gracia. Todos los bautizados están

<sup>60</sup>\_ SC 18.

<sup>61</sup>\_ IC 55.

convocados para recibir el Espíritu de Pentecostés que los capacita para integrarse más conscientemente en la Iglesia y participar en su misión. Hay que evitar, pues, el recibir este sacramento porque "se hizo siempre", "para estar en regla", "porque lo quieren los padres", "para ser padrino de Bautismo", etc. Se ha de acceder al sacramento, en la medida en que el candidato sea capaz de hacerlo, del modo más **consciente**, **libre y responsable**, incluso si para ello es necesario anticipar o posponer su celebración al momento más adecuado de su etapa vital.

## 3. La edad de preparación más inmediata y recepción del sacramento

No hay una edad fijada. Depende de la madurez cristiana del candidato. La Conferencia Episcopal Española, estableció en 1984 como edad "la situada en torno a los 14 años, salvo el derecho del Obispo diocesano a seguir la edad de la discreción a la que hace referencia el canon".<sup>62</sup>

Dentro del proceso de Iniciación cristiana en la infancia y adolescencia, a juicio del párroco, consultados los catequistas y reflexionado en el arciprestazgo, en cuanto a la edad de la preparación inmediata y la recepción del sacramento de la Confirmación, caben tres opciones<sup>63</sup>:

- a) En la infancia adulta, después de haber recibido la Primera Comunión y haber continuado el proceso durante tres cursos más. Esta etapa, previa a la adolescencia, es más propicia para una "primera síntesis de fe". Estaría además complementada por una pastoral de infancia y juventud organizada (movimientos, actividades de Tiempo Libre, etc.) de cara a afianzar el proceso de Iniciación.
- a) A partir de los catorce años con una preparación inmediata de al menos dos años, después de haber tenido la catequesis de postcomunión durante tres. De este modo la celebración tendría lugar en plena adolescencia-juventud, culminando todo un proceso continuado de catequesis de Iniciación<sup>64</sup> a lo largo de la infancia-adolescencia, que

<sup>62</sup>\_ Cf BOCEE, 3 (1984) 102. El canon 891 del Código de Derecho Canónico, exige haber llegado a la **edad de la discreción de juicio**, salvo que la Conferencia Episcopal determine otra. La edad de la discreción o del uso de razón se presume que es a los siete años (canon 97 § 2).

<sup>63</sup>\_ La justificación de estas tres opciones se encuentra en el documento de la CEE, *La Iniciación cristiana*, 85-106.

<sup>64</sup>\_ En este supuesto se aplicaría la normativa vigente: "La Catequesis de Iniciación cristiana de la infancia y adolescencia se iniciará a partir de los 6 años, y terminará con el sacramento de la Confirmación. Con tres cursos para la Primera Comunión y otros tres antes de la Confirmación. Se iniciarán a primeros de curso y acabarán a finales. Los párrocos seguirán animando a que continúen el proceso catequético entre ambas etapas durante otros tres cursos en Catequesis de Postcomunión" (BOOMF 9-10 [2002] 134-162).

desembocaría en una integración más adulta en la vida y la misión de la Iglesia.

a) En la juventud o en la adultez (de los 18 años en adelante) para los que han interrumpido este proceso, haciendo un discernimiento previo de sus motivaciones. Así a través de una preparación catequética más intensiva y sosegada, no inferior a un curso, completarían su Iniciación cristiana y se les capacitaría para asumir más consciente y responsablemente su compromiso cristiano.

No obstante hay que contemplar el caso frecuente de **parroquias o zonas rurales bastante despobladas** en donde no hay confirmaciones todos los años y no se puede organizar una preparación por grupos más homogéneos. Estos casos se estudiarían en cada arciprestazgo de cara a acordar la solución pastoral más conveniente.

## 4. Objetivos de esta catequesis

- 1) Crecimiento y maduración de la fe a través de una adhesión y configuración más plena con Cristo.
- 2) Introducción y participación en el misterio de Dios a partir de la experiencia, el don y la fuerza del Espíritu, y desde el descubrimiento de la propia identidad y vocación.
- 3) Profundización en el "nosotros" cristiano por una experiencia e inserción más viva en la comunidad.
- 4) Participación más activa en la misión de la Iglesia, siendo testigos de Cristo y comprometiéndose en el anuncio y realización de su Reino.

En un momento determinado de esta preparación o al final de la misma podría tener lugar la entrega de la Palabra de Dios al confirmando, como expresión de la fe recibida de la Iglesia ("traditio") y a su vez asumida por el mismo ("reditio"), de cara a la misión profética de anunciar y ser testigo del evangelio de Jesucristo en la vida de cada día.

Para esta catequesis, la Conferencia Episcopal Española ha establecido como catecismo oficial "Esta es nuestra fe. Esta es la fe de la Iglesia".65

<sup>65</sup>\_ Los Secretariados de Catequesis de Galicia ofrecen materiales catequéticos complementarios: "La alianza de Dios con nosotros", "Dios nos da nueva vida" y "El Reino de Dios", catequesis para chicos y chicas de 9 a 14 años, con su guía pedagógica. También para la etapa siguiente, "Confirmados en la fe" 1 y 2, con su guía pedagógica.

## 5. Programación y preparación

La **parroquia** es el lugar propio de la preparación catequética. Sin embargo, según las circunstancias –zonas poco pobladas, sacerdotes con varias parroquias, etc.– puede llevarse a cabo en la Unidad Pastoral o en el Arciprestazgo, ofreciendo así un testimonio de unidad eclesial y llevar a cabo una pastoral más conjuntada y eficaz. En ningún caso vale acoger en parroquias próximas a adolescentes o jóvenes de Confirmación saltándose las normas y sin previo diálogo con el sacerdote propio.

#### 6. La celebración de la Confirmación

La Confirmación de un grupo de adolescentes o jóvenes es un acontecimiento muy importante en una comunidad. De alguna manera se ha de preparar a toda la comunidad, especialmente a los padres y padrinos de los confirmandos.

La elección de los padrinos se hará conforme al CIC<sup>66</sup>, así como las observaciones del propio ritual de la Confirmación<sup>67</sup>. No obstante teniendo en cuenta las especiales circunstancias de nuestro ambiente, sería aconsejable que el **catequista** ejerciera esta misión, ya que es la persona realmente significativa ante la comunidad y ante la opción cristiana del propio confirmando.

La presencia del Obispo no se reduce al papel de ministro del Sacramento. El es el **signo de vinculación** de la comunidad con las demás comunidades de la Iglesia local y el **signo de comunión** con la Iglesia Universal. Cuando el Obispo, ministro ordinario de la Confirmación, no pueda celebrar este sacramento, lo encomendará al Vicario General o a un sacerdote delegado.

#### 7. La postconfirmación

Con la Confirmación termina la etapa de la iniciación, pero la vida cristiana continúa. Es necesario ofrecer a los confirmados la posibilidad de seguir madurando su fe de iniciados y de ejercer sus compromisos en la vida social y eclesial, incorporándolos a las distintas actividades y movimientos. Cabe destacar la integración en la Acción Católica, el Movimiento Scout Católico (MSC) como monitores y educadores y los nuevos movimientos eclesiales; también una participación activa en el voluntariado de Cáritas, Manos Unidas y otras ONGs de la Iglesia católica, en las actividades educativas de Tiempo Libre de inspiración cristiana, etc. Todo ello en amplio marco de la pastoral juvenil.

<sup>66&</sup>lt;sub>-</sub> Cán. 872, 873 y 874; 892 y 893.

<sup>67&</sup>lt;sub>- N° 5 y 6.</sub>

La postconfirmación es también una etapa para asumir, con una preparación adecuada, algunos de los **ministerios laicales**<sup>68</sup> en la Iglesia. En Códico de Derecho Canónico habla de los ministerios instituidos con carácter estable de "lector" y "acólito" (c. 230). Junto a estos ministerios también hay "oficios eclesiales", "encargos" y "servicios" (c. 226, 228 y 231) que de forma permanente o temporal puede ejercer un fiel laico.

## 4.3. Proceso especial para completar la iniciación cristiana con jóvenes y adultos bautizados

Se trata en este caso de acoger y encauzar aquellas situaciones de muchos cristianos que en su día fueron bautizados, pero no iniciados en la fe, y que desean "reiniciarse" de nuevo en ella o completar su proceso de Iniciación cristiana. A ellos especialmente la Iglesia les hace la propuesta de un nuevo encuentro con Cristo y de recuperar el gozo de su pertenencia y participación en la vida y misión de la Iglesia.

Este planteamiento en su dimensión catequética vale también para los padres que necesitan tomar conciencia y profundizar en el compromiso que un día asumieron al celebrar el sacramento del Matrimonio y el Bautismo de sus hijos. Así mismo para cualquier persona adulta que tenga interés por actualizar su formación y fundamentar su fe cristiana para "saber dar razón de su esperanza" (cf 1 Pe 3, 15) en una sociedad tan plural y cambiante como la nuestra. Se trataría en ambos casos de ofrecer en las comunidades parroquiales o en el ámbito interparroquial la posibilidad de una catequesis de adultos de "inspiración catecumenal", "orgánica" y "sistemática", "integral" y con "duración definida"<sup>69</sup>. De esta forma nuestras comunidades se verán enriquecidas por la integración de unos miembros más adultos en la fe y más corresposables en la misión, siendo de este modo modelo y referencia para los miembros más jóvenes que están en proceso de Iniciación.

Con palabras de nuestros obispos:

"Se trata de la plena incorporación a la Iglesia de aquellos adultos bautizados de párvulos, que no han recibido la debida catequesis y no están confirmados ni han participado en la Eucaristía, y viven alejados de la fe y de la comunidad cristiana. El Ritual de la Iniciación cristiana de Adultos, en su capítulo IV, hace unas sugerencias pastorales en

<sup>68</sup>\_ El ministerio es el reconocimiento eclesial (institucional) de una carisma (don del Espíritu) que el cristiano asume con libertad y entrega como un servicio a Dios y a los hombres por medio de la Iglesia.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>– Cf CA 86-97.

orden a la preparación para la Confirmación y la Eucaristía de estos adultos (...) Su conversión se funda en el Bautismo ya recibido, cuya virtud deben desarrollar después. Los tiempos de preparación de estos adultos para los sacramentos de la Confirmación y la Eucaristía deberán ser considerados de forma individualizada "70."

"Junto a estos adultos se encuentra otro grupo de cristianos que recibieron los tres sacramentos de la Iniciación cristiana en su infancia y adolescencia, pero que se desvincularon de la Iglesia durante un largo tiempo. En importantes documentos de la Iglesia se ha subrayado la necesidad de evangelizar de nuevo a los bautizados de las viejas Iglesias de Europa. También entre nosotros se ha insistido, en los programas pastorales de la Conferencia Episcopal y de algunos de sus organismos, en la necesidad de un anuncio misionero que introduzca a estos alejados en un proceso de "reiniciación" cristiana. Para atender convenientemente esta doble urgencia misionera es necesario plantear un "itinerario de Iniciación cristiana de adultos bautizados" o, si se prefiere, un itinerario de neocatecumenado"71.

"Para orientar los procesos catequéticos de los adultos nuestra Comisión Episcopal de Enseñanza y Catequesis publicó en el año 1991 unas orientaciones pastorales tituladas Catequesis de adultos"<sup>72</sup>.

## a. Descripción de este proceso

- Es fundamental, como paso previo para afrontar este proceso, plantearlo en cada arciprestazgo para lograr la coordinación, la unificación de criterios y la colaboración interparroquial.
- Hay que contar con catequistas con "talante misionero" que acojan, acompañen, formen y den testimonio de su fe.
- La Parroquia debe configurarse como una comunidad viva de acogida y de referencia.
- Es preciso discernir y clarificar las motivaciones de aquella persona, ya bautizada, que pide completar la recepción de los sacramentos de Iniciación cristiana.

<sup>70&</sup>lt;sub>– IN 124.</sub>

<sup>71&</sup>lt;sub>-</sub> Idem 125.

<sup>72&</sup>lt;sub>-</sub> Idem 126.

- También es necesario partir de cada situación personal y tratar de sintonizar con cada persona (aspiraciones, inquietudes, interrogantes, necesidades, proyectos...), y, en lo posible, adaptarse a ella para que, a través del anuncio misionero o la "precatequesis", se ayude a superar posibles prejuicios y suscite en el candidato la "conversión inicial".

## - El proceso catequético:

- 1. Será intensivo, con tiempo suficiente para la reflexión y la profundización en la fe, en un clima de diálogo, transmitiendo lo esencial y nuclear del "ser cristiano", siendo conscientes que "la catequesis de adultos es la forma principal de catequesis"<sup>73</sup>.
- Llevará al encuentro con Cristo a través de la oración y la celebración de la fe, especialmente como renovación y reafirmación del Bautismo recibido.
- Invitará a la participación en la celebración litúrgica de la comunidad cristiana, especialmente en la Eucaristía dominical.
- 4. Implicará en las acciones caritativas y transformadoras de la comunidad parroquial a la que pertenecen.
- 5. Su finalidad será la confesión de fe<sup>74</sup> expresada en el Credo;

Llegado el momento de la celebración de los sacramentos de Iniciación cristiana, ya sea la Confirmación y la Eucaristía, o sólo la Confirmación, se hará en la comunidad cristiana reunida en asamblea y presidida por el Obispo o su representante.

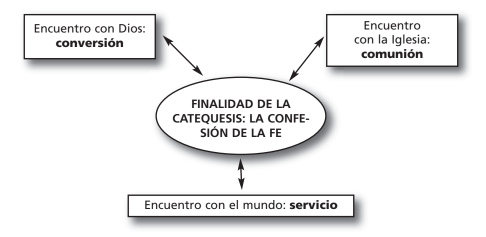
Fruto gozoso de este proceso será el que los ya iniciados o reiniciados continúen vinculados a la comunidad cristiana, participando en su vida y en su misión.

Vemos el esquema de este proceso en la página siguiente<sup>75</sup>:

<sup>73&</sup>lt;sub>-</sub> CT 43.

<sup>74</sup>\_ "La catequesis tiene como su origen en la confesión de fe y conduce a la confesión de fe" (Sínodo de Obispos sobre la catequesis, Mensaje al Pueblo de Dios, 8).

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>– Cf CA 134-164; 172-195.



#### B. Tareas fundamentales de la categuesis<sup>76</sup>

- 1. **Propiciar el conocimiento de la fe**: "fides quae" (los contenidos), y "fides qua" (adhesión a la persona). La "entrega del símbolo", compendio de la Escritura y de la fe de la Iglesia, expresa la realización de esta tarea.
- 2. **Educación litúrgica**: propiciar el conocimiento de la liturgia y los sacramentos ya que la comunión con Cristo conduce a celebrar su presencia salvífica en los sacramentos, particularmente en la Eucaristía.
- 3. **Formación moral**: inculcar a los discípulos las actitudes del Maestro, especialmente las bienaventuranzas. Así junto a la palabra anunciada saben ofrecer también la palabra vivida.
- 4. Enseñar a orar: asumir el carácter orante y contemplativo del Maestro; con sus mismos sentimientos hacia el Padre: adoración, alabanza, acción de gracias, confianza filial, súplica, admiración por su gloria. Estos sentimientos quedan reflejados en la "entrega del Padre Nuestro", modelo de toda oración y resumen de todo el Evangelio.
- 5. **Educar para la vida comunitaria**, que no se improvisa y que conlleva cultivar las actitudes evangélicas como el espíritu de sencillez y humildad, solicitud por los más pequeños, atención preferente a los que se han alejado, corrección fraterna, oración en común, perdón mutuo..., además de cuidar la dimensión ecuménica y fraterna con las otras iglesias.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> – Cf DGC 85-86.

6. Iniciar a la misión: presencia de los cristianos en la sociedad, en la vida profesional, cultural y social; cooperar en los diferentes servicios eclesiales; suscitar vocaciones (sacerdotales, de especial consagración en la vida religiosa y misioneras). Desde las actitudes evangélicas que lleve a buscar la oveja perdida, anunciar y sanar al mismo tiempo, presentarse pobres (sin oro ni alforja), saber asumir el rechazo y la persecución, confiar el Padre y en su Espíritu, no esperar otra dicha que la de trabajar por el Reino.

#### Conclusión

Un instrumento catequético para este proceso puede ser "Para dar razón de nuestra fe"<sup>77</sup>.

Iniciar en la fe constituye todo un proceso de crecimiento y maduración para llegar a ser un cristiano adulto. El camino no es fácil. Supone por parte de los pastores, catequistas, padres y educadores una gran dosis de generosidad, paciencia y gratuidad para sembrar, cultivar y cuidar la semilla de la fe. Siempre con la confianza de saber que es principalmente el Espíritu del Señor quien, en el misterio de sus designios, hace germinar y fructificar la semilla del Evangelio en las personas.

Este Directorio para la Iniciación Cristiana es el resultado de la reflexión sosegada y la recopilación atenta de las sugerencias y aportaciones, tanto de personas concretas –pastores y catequistas– como de las delegaciones diocesanas de Liturgia y Catequesis, la Secretaría de Pastoral y el Consejo Presbiteral. Todo ello bajo la supervisión y seguimiento del Obispo, principal responsable de la Iniciación cristiana en la Diócesis, y a la luz de los documentos y las orientaciones del Magisterio de la Iglesia sobre el tema.

Como toda obra humana, aunque inspirada en el mandato del Señor de anunciar el Evangelio y hacer discípulos suyos, este Directorio tiene sus limitaciones y no da respuesta, por supuesto, a todos y cada uno de los casos y circunstancias concretas que encontremos en la práctica pastoral. De ahí que la prudencia pastoral y la fidelidad en conciencia a sus directrices fundamentales serán las que orienten en definitiva el modo de proceder. Con todo, cualquier consulta, sugerencia o aportación será bien recibida de cara a que todos trabajemos al unísono y en comunión eclesial para una mayor eficacia en la misión evangelizadora.

<sup>77</sup>\_ CEE, Subcomisión de Catequesis, Para dar razón de nuestra fe. Formación en la fe con el Compendio del Catecismo de la Iglesia Católica, Edice, Madrid 2008.

#### 1.3. ESCRITOS

## 1.3.1. Escrito co gallo da festa de Nosa Señora do Carme, Patrona dos mariñeiros

#### "EL MAR RECLAMA TU AMOR"

#### **Oueridos diocesanos:**

Un año más celebramos con alegría la fiesta de la Virgen del Carmen, sobre todo en nuestras parroquias de la costa. Este año el lema del "Día del mar" suena así: "El mar reclama tu amor".

Se unen dos palabras que hoy adquieren muy diversos significados. El mar es para unos lugar de trabajo y para otros el lugar de recreo. A unos su belleza les admira y les encandila; a otros, en cambio, la potencia de sus olas les causa miedo. El mar evoca tantas cosas distintas...

Por otra parte, hoy mucha gente confunde el amor con el deseo intenso de algo o de alguien. Lo consideran como algo instintivo y hay demasiados afanes posesivos de por medio. Sin embargo, el amor verdadero es, sobre todo, una elección. Y no es lo mismo guerer mucho que querer bien.

#### 1. Amar el mar

Hemos de amar el mar. Por su belleza, porque es una fuente inagotable de recursos... Y nosotros los cristianos porque es obra del Dios que ha creado la tierra y los mares. Por medio de la fe, descubrimos en el mar la huella imborrable de su Creador. Pero amar el mar no es sólo hacer bella literatura: es cuidarlo, no contaminar y tratar de mejorar sus recursos.

## 2. Amar a las gentes del mar

Pero sin duda lo más importante del mar son sus gentes. Hay muchos que pasan largas temporadas de trabajo en el mar. Y trabajan esforzadamente, mientras conviven en un espacio muy reducido personas de costumbres, pensamientos y sentimientos muy diversos. Lejos de sus hogares les mantiene en tensión positiva el recuerdo de sus familias que les esperan en tierra.

Las esposas y los hijos de los marineros han de acostumbrarse a pasar largas temporadas, a veces, sin el esposo y sin el padre. Las madres han de hacer de padres y madres a la vez respecto a sus hijos. No es nada fácil. Estas situaciones reclaman nuestra cercanía, nuestro cariño y... nuestra solidaridad. Sobre todo cuando ocurren tragedias que originan pérdidas irreparables. Casi todos los años nos visita alguna.

## 3. Evangelizar

Como cristianos no podemos menos de proponer a los hombres y mujeres del mar la Buena Noticia de Jesús. Es nuestro tesoro. En Jesús hemos encontrado paz, consuelo, el alimento capaz de saciar nuestra hambre espiritual, el agua viva que salta hasta la vida eterna. El tiene palabras de vida. ¿Cómo no vamos a facilitar a quienes de veras queremos el encuentro con Cristo? Jamás les impondremos nada, pero en toda ocasión les propondremos con respetuoso cariño el camino de la fe.

Evangelizar es denunciar los grandes riesgos que han de afrontar los hombres del mar como, por ejemplo, la falta de seguridad jurídica en los barcos con bandera de conveniencia, que puede dejar a los marineros abandonados en cualquier puerto. O la fuerte ola de piratería que siembra la inseguridad de ser abordados y sufrir secuestros en el momento más inesperado.

Y evangelizar es mostrar a Jesús, amigo de los pescadores, que a todos ofrece su perdón y la vida nueva de hijos de Dios. Todos estamos invitados a trabajar para que vaya creciendo entre nosotros la 'nueva creación' que Cristo ha traído a la tierra.

El amor de los marineros a la Virgen del Carmen es, sin duda, un regalo de Dios. Es la mejor herencia que se transmite de generación en generación dentro de la familia marinera. Cuando María exclama "proclama mi alma la grandeza del Señor, se alegra mi espíritu en Dios, mi Salvador", lleva a Jesús en su seno. Alaba al Padre "por" Jesús, "en" Jesús y "con" Jesús. Al mismo tiempo, María rememora las maravillas que Dios ha hecho en la historia de la salvación. Por otra parte, cada vez que el Hijo de Dios se presenta oculto bajo un poco de pan y un poco de vino, se pone en el mundo el germen de la nueva historia, en la que se "derriba del trono a los poderosos y se enaltece a los humildes" (cf. *Lc* 1, 52). María canta el «cielo nuevo» y la «tierra nueva» que se anticipan en la Eucaristía. La Eucaristía se nos ha dado para que nuestra vida sea, como la de María, toda ella un cántico de alabanza.

Mi más sincera felicitación a los hombres y mujeres del mar en la fiesta de la Virgen del Carmen. A Ella os encomiendo para que os proteja y ampare.

Os saluda con todo afecto y os bendice en el Señor,

+ Manuel Sánchez Monge, Obispo de Mondoñedo-Ferrol

# 1.3.2. Saúdo ós Relixiosos de CONFERGA en Poio no encontro de Superiores Maiores e Bispos

#### 1. La vida consagrada, hoy

La vida consagrada vive en este momento histórico caminos de profundización y purificación, avanzando en la comunión y en la misión evangelizadora. Se trabaja con responsabilidad para preservar y desarrollar el don único del carisma fundacional a fin de que responda mejor a las necesidades de la familia humana. Se busca un mayor cristocentrismo evangélico como camino de vida. En las dinámicas comunitarias se intensifican las relaciones personales. Se aprecia un loable esfuerzo por encontrar un ejercicio de la autoridad y de la obediencia más inspirado en el Evangelio que afirma, ilumina, convoca, integra y reconcilia. Es también manifiesto un profundo sentido de misión apostólica, etc... Y no en último lugar señalaría que las relaciones de los consagrados con toda la comunidad cristiana se van configurando cada vez mejor como intercambio de dones en la reciprocidad y en la complementariedad de las vocaciones eclesiales. Demos gracias a Dios por estos dones que viene regalando a quienes se consagraron a El.

#### 2. Las dificultades del momento presente

En su trabajo sobre la andadura postconciliar en relación con la vida consagrada dice acertadamente Aquilino Bocos: "El examen del itinerario seguido permite ver que hemos recorrido el camino entre luces y sombras. La renovación es una película que se rueda en claroscuro, donde confluyen la claridad y la penumbra, el contrapunto y la energía, el matiz y la sutileza"<sup>1</sup>.

Las dificultades del momento actual se pueden vivir como un motivo de pesimismo, de encogimiento, refugiándose en la nostalgia de tiempos pasados y maldiciendo, de algún modo, los tiempos presentes. Por el camino de la añoranza estéril pronto llegaremos inevitablemente a la decadencia y a la amargura.

Pero también se pueden vivir las dificultades del momento tratando de ver en ellas mismas una auténtica llamada del Espíritu Santo. Al fin y al cabo la vida consagrada no la inventamos nosotros. Es el Espíritu el que la crea, la recrea y la transforma; es El quien impulsa constantemente a la fidelidad y a la creatividad.

• Convivir, por ejemplo, en una sociedad donde con frecuencia reina la cultura de muerte, el individualismo y el egoísmo, puede convertirse en un

<sup>1</sup>\_ A. BOCOS, El camino de la vida consagrada desde Perfectae Caritatis hasta hoy: Vida Religiosa 98 (2005) 351.

reto a ser con más fuerza testigos y portadores de vida y esperanza para nuestros contemporáneos. Nuestro mundo y nuestra Iglesia necesitan personas integradas, maduras, disponibles y gozosas, sin apegos y sin miedos ni represiones tontas.

- Los consejos evangélicos de castidad, pobreza y obediencia, vividos por Cristo en la plenitud de su humanidad de Hijo de Dios y abrazados por su amor, aparecen como un camino para la plena realización de la persona en oposición a la deshumanización, un potente antídoto a la contaminación del espíritu, de la vida, de la cultura; y una proclamación la libertad de los hijos de Dios, de la alegría de vivir según las bienaventuranzas evangélicas. La pobreza vivida en clave de solidaridad y comunión, desde una vida modesta y sencilla que la haga creíble, es algo que desconcierta, sorprende y admira. Dependiendo únicamente de Dios estáis llamados a vivir una libertad que os impide ser esclavos de nada ni de nadie en este mundo. Habréis de prestar un poco más de atención a vuestro ser en vez de vivir atenazados por los excesivos quehaceres de cada día.
- La pérdida de estima por parte de algún sector de la Iglesia por la vida consagrada, puede vivirse como una invitación a una purificación liberadora. La vida consagrada no debe buscar las alabanzas y las consideraciones humanas; su recompensa consiste en el gozo de trabajar activamente al servicio del Reino de Dios, para ser germen de vida que crece en el silencio más discreto, sin esperar otra recompensa que la que el Padre dará al final (cf. *Mt* 6, 6). En la llamada del Señor, en su seguimiento, amor y servicio incondicionales, encuentra su identidad que le colma de vida y le confiere plenitud de sentido. No podemos vivir para conservar estructuras, a veces tan pesadas, que nos convierten en pequeños empresarios o gestores, sino para aligerarlas y ponerlas al servicio del Espíritu, que es al que en definitiva tienen que servir. En nuestra sociedad y nuestra Iglesia, los consagrados verificarán su experiencia de Dios viviendo en servicio, la misericordia, la acogida del extranjero.
- Si en algunos lugares las personas consagradas son pequeño rebaño porque son pocas y mayores, este hecho puede interpretarse como un signo providencial que invita a recuperar la propia tarea esencial de levadura, de fermento, de signo y de profecía. Cuanto más grande es la masa que hay que fermentar, tanto más rico de calidad deberá ser el fermento evangélico, y tanto más excelente el testimonio de vida y el servicio carismático de las personas consagradas. Utilizando el símil del automóvil se ha dicho que el problema de la vida religiosa hoy no es de carrocería, ni de equipamiento o diseño aerodinámico..., sino de motor, de responsabilidad personal, de revisión de sistemas internos de formación para la madurez humana, cristiana y de vida consagrada.

• La conciencia de la universalidad de la vocación a la santidad por parte de todos los cristianos, lejos de considerar superfluo el pertenecer a un estado particularmente apto para conseguir la perfección evangélica, puede ser un ulterior motivo de gozo para las personas consagradas porque están ahora más cercanas a los otros miembros del pueblo de Dios con los que comparten un camino común de seguimiento de Cristo, en una comunión más auténtica, en la emulación y en la reciprocidad, en la ayuda mutua de la comunión eclesial, sin superioridades o inferioridades enfermizas. Al mismo tiempo, esta toma de conciencia es un llamamiento a comprender el valor del signo de la vida consagrada en relación con la santidad de todos los miembros de la Iglesia.

En definitiva estos retos pueden constituir un fuerte llamamiento a profundizar la vivencia propia de la vida consagrada, cuyo testimonio es hoy más necesario que nunca. Es oportuno recordar cómo los santos fundadores y fundadoras han sabido responder con una genuina creatividad carismática a los retos y a las dificultades de su propio momento histórico, que seguramente no fue ni mejor ni peor que el nuestro.

#### 3. La Vida Consagrada aguí en Galicia

Los consagrados y consagradas sois una multitud también en nuestras tierras gallegas. Una multitud, muchas veces callada, que vive con ansias de santidad su consagración a Dios, y con verdadero entusiasmo su servicio de acogida solidaria y acompañamiento samaritano al prójimo, especialmente al más necesitado. Por eso sois un auténtico regalo para la Iglesia y para el mundo. Siempre encontráis como dice Caminar desde Cristo nº 9 y me ciño a la realidad de la diócesis de Mondoñedo-Ferrol, la más pequeña y extrema de las gallegas:

- enfermos que curar: Siervas de Jesús en el Hospital General
- transeúntes que acoger: Refugio en Ferrol
- discapacitados psíguicos mayores: Hijas de la Caridad
- ancianos, especialmente aquellos que no pueden pagar otras Residencias: Hermanitas de Ancianos en Piñeiros y Viveiro, Franciscanas de la Madre del Divino Pastor en Villalba
- menores de familias desestructuradas: Hijas del Divino Celo en Burela, Esclavas de la Inmaculada Niña en Viveiro, Apostólicas de Cristo Crucificado en Barqueiro)

- alumnos que educar: Compañía de María (San Amaro y Lestonac), La Salle, Salesianos en Foz, Terciarias Franciscanas de la Purísima en el Colegio del Pilar en Foz, Hijas de la Caridad en Ribadeo, Cristo Rey, Discípulas, Mercedarios y Mercedarias
- Os hacéis presente en el mundo rural: Abadín (Sgda Familia de Burdeos), Moimenta (Franciscanas de la Madre del Divino Pastor) Bretoña y Ortigueira (Fraternidad Reparadora), Guitiriz (Apostólicas de Cristo C rucificado), Ferreira de Valadouro (Hijas de la Virgen de los Dolores)

• Parroquias: Claretianos (Ferrol y Baltar),

Marginación: Oblatas

Y, además, los cinco monasterios de contemplativas.

## 4. Cercanía amorosa hacia los consagrados

El gran tesoro del don de Dios lo custodian frágiles vasijas de barro (cf. 2Co 4, 7). No trato ahora de hacer un juicio crítico o de condena, sino de convocar a la solidaridad y a la cercanía amorosa hacia los consagrados tanto de los pastores como de los fieles laicos. Estamos seguros que en esta coyuntura Dios logrará que todo sirva para bien de los que le aman (cf. Rm 8, 28). Aun lo negativo puede ser ocasión para un nuevo comienzo, porque el poder de Dios se realiza plenamente en la debilidad de los hombres (cf. 2 Co 12, 9). Quizá más que las secularizaciones, la falta de vocaciones y el envejecimiento de las comunidades, nos debería preocupar la mediocridad en la vida espiritual, el aburguesamiento progresivo en el estilo de vida y la mentalidad consumista, junto a la tentación del activismo que corren el riego de ofuscar la originalidad evangélica y de debilitar las motivaciones espirituales de los consagrados y consagradas. Cuando los proyectos personales prevalecen sobre los comunitarios, pueden menoscabar profundamente la comunión de la fraternidad.

No tengáis miedo de concebir vuestra misión fundamental como el testimonio de la centralidad de Dios, en una vida plena y feliz, que desconcierte por su libertad interior y su alegría. "Pertenecer al Señor: esta es la misión de los hombres y mujeres que han elegido seguir a Cristo casto, pobre y obediente, para que el mundo se salve" (Benedicto XVI, *Aloc. A los Superiores y Superioras generales*, 22.05.2006)

+Manuel Sánchez Monge, Obispo de Mondoñedo-Ferrol

## 1.4. HOMILÍAS

1.4.1 Homilía na festa de Nosa Señora dos Remedios, Patrona de Mondoñedo e copatrona da Diocese

## VIRGEN DE LOS REMEDIOS, MADRE DE LA ESPERANZA

Saludo con afecto al Sr. Rector de este Santuario, al Cabildo de la Catedral y sacerdotes concelebrantes, al Sr. Oferente, a los Alcaldes y Autoridades que nos acompañan, a los Cofrades de la Virgen de los Remedios y a todos vosotros queridos hermanos y hermanas:

## 1. La esperanza es hoy un bien necesario y, a la vez, escaso.

Es un bien absolutamente necesario para todas las personas, creyentes y no creyentes. Sin esperanza no hay vida ni supervivencia o, por lo menos, la vida carece de sentido y de sabor. Por eso la sabiduría popular insiste: "la esperanza es lo último que se pierde".

Pero la esperanza es hoy un bien escaso. Andamos escasos de esperanza. Abundan más los miedos e inquietudes ante el futuro. Muchos de nuestros contemporáneos no encuentran motivos para esperar en la situación que nos toca vivir y temen un futuro donde la ciencia y la técnica colaboren a construir un mundo deshumanizado.

Por todo esto es bueno referirnos a la esperanza cristiana. Charles Peguy pone en boca de Dios las siguientes exclamaciones: "Puedo entender la fe y el amor. Pero, ¡la esperanza! La esperanza es una maravilla, un milagro, un misterio, un inesperado rayo de luz en medio de un mundo en el que la pertinacia de la locura humana parece socavar todo fundamento para creer que será capaz de mejorarse". "La fe es una iglesia, una catedral plantada en el suelo... La caridad es un hospital, una casa que acoge todas las miserias del mundo. Pero sin esperanza todo esto no sería más que un cementerio" (Ch. PEGUY). "La fe que amo más es la esperanza" (Ch. PEGUY, El pórtico del misterio de la segunda virtud (1911), Encuentro, Madrid 1991, 13) Sí, porque en la esperanza, la fe, que actúa mediante la caridad abre en el corazón de los hombres caminos nuevos, tiende a la realización del mundo nuevo.

#### 2. La esperanza cristiana es:

- \* paciente. La paciencia no se confunde ni con la impaciencia que hoy tanto abunda ni con la resignación. La verdadera paciencia ('hypomone)' es aguante activo, entereza, perseverancia inquebrantable, plantar cara a la adversidad: "La dificultad –recuerda S. Pablo- produce paciencia; la paciencia, calidad; la calidad, esperanza; y esa esperanza no defrauda porque el amor que Dios nos tiene se ha manifestado por el Espíritu Santo que nos ha dado" (Rom.5,3-5) Necesitamos "paciencia en el sufrimiento" (Hebr. 10,35-36).
- \* lúcida: la esperanza no es ciega, sino lúcida. Nos permite distinguir lo esencial de la añadidura y nos ayuda a mantener despierta la resistencia y la rebeldía.
- \* inconformista: Esperando la 'nueva creación' no podemos conformarnos jamás con este mundo. La esperanza, cuando es verdadera, no aquieta, sino que inquieta. "A la vista de los bienes que espero, / todo lo demás es pasatiempo" (Sta Teresa de Jesús). Cuando se espera y se ama la liberación "empiezan a doler las cadenas" (J. MOLTMANN)
- \* solidaria: lo que espero no es sólo para mí, ni siquiera sólo para mi grupo, sino para todos. La esperanza cristiana se vive en solidaridad con los humillados de la tierra a quienes les ha sido arrebatada toda esperanza. Hay un lazo indisoluble entre solidaridad y esperanza; de tal modo que puede decirse que la solidaridad es el alfabeto mismo de la esperanza que sería de este modo su gramática; allí donde hay solidaridad se genera esperanza, y donde existe ésta lleva a realizaciones solidarias.
- \* alegre: Toda persona ganada para la esperanza es una persona ganada para el gozo. Con la particularidad de que la alegría que está unida a la esperanza tiene dos características básicas: no la podemos abarcar, hay que entrar en ella: "Entra en el gozo de tu Señor" (Mt. 25,21-23) y nadie nos la puede arrebatar (Jn. 16,22).

#### 3. Capaces de ver las semillas de esperanza

Necesitamos abrir los ojos para ver las semillas de esperanza presentes en nuestro mundo para que los problemas y las dificultades no nos agobien ni las lágrimas nos impidan ver las estrellas.

Es verdad que vivimos en una sociedad en que mucha gente que vive 'como si Dios no existiera'. Pero también podemos observar unas paradojas

que expresan una inquietud de nuestro mundo: por ejemplo, la nostalgia de lo invisible. Ante la propuesta de la persona de Cristo y del Evangelio, algunos se preguntan si no valdría la pena vivir 'como si Dios existiera'. Hay quien rechaza una vida consumista y egoísta, quien se cansa de la actividad y de la eficacia como criterios supremos y se rinde ante la belleza y bondad de la gratuidad y del don. No faltan quienes no pueden ocultar la nostalgia de un más allá creído y esperado. Se cansan de una sociedad donde prevalecen una cierta manipulación masiva y el deseo de poseer y ya empieza a admirar la ética de la gratuidad y de la generosidad. Viven entre el hambre de la actividad y la necesidad de la paz y del silencio... De todo esto se hacía eco el cardenal G. Danneels, arzobispo de Bruselas, en el Sínodo de la Eucaristía el 6 de octubre de 2005. Es el momento –decía- de evangelizar estas paradojas mediante la mejor experiencia cristiana

#### 4. Santa María, Madre de la esperanza

María se afirmó como la mujer rica en esperanza. La esperanza de la Virgen nace de la alegría de fiarse de las promesas de Dios, de la fuerza de descubrir a Dios presente en la historia humana. Es el júbilo que María proclama en el himno sublime del Magnificat' (Lc 1,46-55) Representar a María como el ejemplar de la mujer dócil, que se somete pasivamente a las injusticias y que se muestra insensible en medio de las situaciones deshumanizadoras, no se corresponde con la realidad de su vida. Ella supo mantener la esperanza aun en momentos difíciles como junto a la cruz de Jesús y el Sábado Santo.

O señor Alcalde da capital da Terra Chá, corazón espiritual da nosa diocese, lembrou diante da Virxe dos Remedios os tempos difíciles que nos toca vivir por mor da crise, mais non suplicou riquezas por ansia de ser máis poderosos, senón que suplicou para que moitos dos rapaces atopen traballo e non teñan que marchar lonxe á procura dun futuro que en ningún lugar lles poden garantir. Tamén suplicou polos nenos: que sexan educados nos valores, uns valores esencialmente cristiáns, sobre os que se asenta Europa e a nosa cultura.

Lémbrate, Virxe dos Remedios, dos nosos maiores, dixo o Sr. Oferente. Entregaron canto tiñan para facernos felices ás novas xeracións. Ocupáronse da nosa educación e benestar. Que xamais lles falte cariño de ninguén de nós.

Con agarimo fago miñas as súas peticións coa seguridade de que a nosa Nai, a Santísima Virxe dos Remedios, ecoita e atende ás nosas súplicas.

Fixo mención aos problemas das comunicacións. Precisamos estar uns máis preto dos outros cada día, non só nos corazóns, senón tamén fisicamente. Tamén falaba da fértil Escola Literaria do Seminario de Mondoñedo solicitan-

do que os Académicos galegos adiquen O Día das Letras Galegas a estes poetas. Únome calúrosamente á súa petición.

Por fin, pediu para todos en xeral e para os gobernantes en particular, diálogo constante, equilibrio no falar, exposición calmada de razóns, atención aos interlocutores e comprensión no escoitar. Na comunicación familiar, no seo do fogar, na convivencia cidadá, nos Centros Educativos... sempre e en todo momento precisamos fomentar a cultura do diálogo. Porque na falta do diálogo está a raíz do enfrontamento que racha a convivencia das sociedades e das persoas.

Hoxe, aquí, presentamos unha vez máis as nosas preocupacións, inquedanzas e compromisos á Nosa Señora dos Remedios. Ela chámanos e espéranos sempre. Mais pídenos, tamén, unha resposta de fe que comprometa nosa mente, o noso corazón e toda a nosa vida.

Estes son os sentimentos que, como Bispo e Pastor, me saen do corazón. Pídolle á nosa Santa Naí por Vostede, Señor Oferente, e por cantos participamos nesta celebración.

+ Manuel Sánchez Monge, Obispo de Mondoñedo-Ferrol

#### 1.5. OUTROS ESCRITOS

#### 1.5.1. Escrito sobre a familia

# CAMINAR EN FAMILIA BAJO EL IMPULSO DEL ESPIRITU SANTO. ALGUNAS DIMENSIONES DE LA ESPIRITUALIDAD FAMILIAR

Constituye un signo de esperanza en el mundo de hoy, aunque no exento de ambigüedades, el fuerte reclamo de espiritualidad que incluye una fuerte llamada a la experiencia primigenia cristiana. Como dijo A. Soljenitsyn en la Universidad de Harvard: "El mundo, hoy, está en vísperas, sino de su propia pérdida, por lo menos de un giro de la Historia, que no cede en importancia al de la Edad Media hacia el Renacimiento. Este giro exigirá de nosotros una llamada espiritual, una ascensión hacia una nueva altura de miras, hacia una nueva forma de vida, donde no será tampoco pisoteada, como en la Edad Moderna, nuestra naturaleza espiritual. Esta ascensión es comparable al tránsito a un nuevo grado antropológico. Nadie en la tierra tiene otra alternativa que la de ir siempre más arriba".

El término 'espiritualidad' adquiere hoy multitud de significados. Por eso conviene aclarar desde un principio que no entendemos aquí espiritualidad como un conjunto de consideraciones y prácticas piadosas, ni como algo propio de supercristianos, privilegio de genios de la vida cristiana (como S. Juan de la Cruz o Santa Teresa de Jesús). También la santidad que resplandece en gente humilde y sencilla nos permite percibir de una manera fascinante la belleza de la verdad, la fuerza liberadora del amor de Dios y el valor de la fidelidad incondicionada a todas las exigencias de la ley del Señor, incluso en las circunstancias más difíciles. Por otra parte, la espiritualidad familiar no es un sobreañadido, una especie de ropaje adicional a lo que supone ser una familia cristiana. No sólo no permite evadirse a los cristianos en familia del compromiso en el mundo, sino que la espiritualidad familiar, si es auténtica, le da hondura y perduración en el tiempo.

El redescubrimiento del papel del Espíritu Santo en la vida del cristiano, y más concretamente en los esposos y en la familia está contribuyendo poderosamente a potenciar espiritualidad familiar. El Espíritu, que es amor y vida, es el creador de familia. Porque no se trata, en definitiva, de imponer a nadie desde fuera una espiritualidad determinada, sino de vivir la propia vida cristiana bajo la moción del Espíritu, siempre nueva y siempre original. La espiritualidad no es algo indeterminado y difuso. Para un cristiano, la espiritualidad significa vivir según el Espíritu del Señor y, desde ahí, descubrir y vivir la propia vocación y la propia tarea. Es dejar que el Espíritu del Señor de forma a nuestro espíritu, a nuestro corazón, a nuestro ser. La espiritualidad familiar, pues, se identifica con la identidad de la familia cristiana. "La espiritualidad convugal cristiana –dejó dicho Juan Pablo II- no es, en fin, algo diverso del desarrollo normal de la vida según el Espíritu de Cristo, del don y de las exigencias matrimoniales"2. En consecuencia, la espiritualidad matrimonial y familiar no debe ser concebida ante todo como un empeño ascético llevado a cabo a base de voluntarismo por los esposos y demás miembros de la familia, sino como un don y una obediencia al Espíritu, en una síntesis vital entre la gracia del sacramento y el compromiso permanente de los esposos y demás miembros de la familia para realizar aquello que han llegado a ser en Cristo y en la Iglesia.

La familia cristiana necesita, sobre todo, una espiritualidad, una mística. La espiritualidad –bien lo sabemos- representa una manera de vivir en fidelidad y creatividad el Evangelio siguiendo las inspiraciones del Espíritu Santo. La espiritualidad conyugal y familiar se puede decir que es antigua y es nueva. La 'conciencia' explícita y refleja de una espiritualidad propiamente conyugal o familiar no emerge claramente hasta poco antes del Concilio Vaticano II. Ha

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JUAN PABLO II, Discurso a la reunión plenaria del Pontificio Consejo para la Familia, 21.5.87.

sido este Concilio el que, asumiendo y profundizando experiencias y reflexiones de algunos movimientos conyugales y familiares, ha propuesto unas enseñanzas preciosas y unas orientaciones pastorales estimulantes acerca de la vida espiritual de los esposos y de la familia cristiana. Tres son las aportaciones más destacadas del último Concilio respecto a la espiritualidad familiar: Por una parte, reconoce una espiritualidad específicamente conyugal-familiar (LG 11 y 41), por otra, la fundamenta en el sacramento del matrimonio del que se alimenta permanentemente (LG 11 y 35) y, por fin, enseña que la santidad conyugal y familiar pasa por la santificación de las realidades típicas de la vida matrimonial y familiar (LG 11 y GS 38). A ellas nos referiremos en repetidas ocasiones a lo largo de este trabajo.

El Papa Juan Pablo II continúa y profundiza la línea marcada por el Vaticano II. Apuesta por la espiritualidad como una de las dimensiones, hoy más necesaria que nunca, en la que deben converger todas las consideraciones sobre el origen y la finalidad de la familia cristiana, que encontrará en ella su dinamismo, su equilibrio y su plena realización. "Un ultimo pensamiento decía Juan Pablo II en el Encuentro con las familias de 1980- me lleva a una dimensión invisible, no traducible en cifras, pero que hay que considerar entre las más importantes si no la más importante de la realidad familiar. Me refiero - lo habéis adivinado ya - a la espiritualidad familiar. Hacia este punto de referencia deberían converger siempre todas las consideraciones sobre la familia cristiana hacia la propia raíz y el propio vértice. [...] Existe, pues, una forma especifica de vivir el Evangelio en el marco de la vida familiar. Aprenderla y actuarla es vivir plenamente la espiritualidad matrimonial y familiar. La hora de la prueba y la esperanza que está viviendo la familia cristiana exigen que un número cada vez mayor de familias descubran y pongan en práctica una sólida espiritualidad familiar en medio de la trama cotidiana de la propia existencia [...] La familia cristiana tiene necesidad de esta espiritualidad para encontrar su equilibrio, su plena realización, su serenidad, su dinamismo, su apertura a los demás, su alegría y su felicidad"3.

Finalmente, no olvidemos que la espiritualidad familiar ha de vivirse en circunstancias históricas concretas. Hoy día el olvido de Dios, la indiferencia religiosa, la falta de esperanza, la religiosidad a la carta, la subjetiva apreciación de los valores, el relativismo moral, la confusión de lo legal con lo ético, afectan muy hondamente a los cristianos en general y a las familias cristianas en particular. El hedonismo difundido por doquier banaliza las relaciones humanas y las vacía de su valor genuino y de su belleza. En la cultura actual se exalta la libertad y la autonomía del individuo como si él solo se bastara a sí

<sup>3</sup>\_ JUAN PABLO II, Hay que dar confianza a las familias cristianas, Encuentro con las familias, 12.10.1980.

mismo, al margen de su relación con los demás y ajeno a sus responsabilidades ante ellos, lo cual supone un perjuicio grande para la permanencia en la convivencia conyugal y familiar. Igualmente este convivencia resulta perjudicada por el intento de organizar la vida sólo a partir de deseos subjetivos y mudables, sin referencia alguna a la verdad objetiva. Ante este panorama se hacen más necesarias que nunca familias que no se dejen arrastrar por las corrientes culturales actuales inspiradas en el hedonismo y el relativismo. Estos fenómenos de nuestro tiempo están reclamando una nitidez más grande en el testimonio cristiano de nuestras familias, una presentación más atrayente del ideal de la familia cristiana a la luz del Evangelio. A los seglares incumbe construir la Iglesia primordialmente a través de la familia. Han de demostrar con su propia experiencia que el matrimonio cristiano es un camino de felicidad y de realización personal. El amor, la fidelidad, el respeto y apoyo mutuo, saberse perdonar y darse nuevas oportunidades son a la vez un don y una tarea que hay que construir día a día. "La estabilidad de la familia está hoy en peligro, ha advertido el Papa Benedicto XVI. Para salvaguardarla, con frecuencia es necesario ir contracorriente a la cultura dominante, y esto exige paciencia, esfuerzo, sacrificio y búsqueda incesante de comprensión mutua. Pero también hoy los cónyuges pueden superar las dificultades y mantenerse fieles a su vocación, recurriendo a la ayuda de Dios con la oración y participando asiduamente en los sacramentos, especialmente en la Eucaristía"4.

Vivir la espiritualidad conyugal y familiar supone vivir nuevas relaciones: 1) en primer lugar una nueva relación con Cristo (dimensión cristocéntrica) que posee carácter sacramental puesto que se basa en el sacramento del matrimonio; 2) más concretamente, la espiritualidad conyugal y familiar implica una conformación con Cristo que entrega su vida por amor en la Eucaristía (dimensión eucarística). 3) Por medio de Jesucristo, la familia cristiana se relaciona con el Padre y el Espíritu Santo (dimensión trinitaria) constituyendo en la tierra un verdadero icono de la santa Trinidad; 4) la espiritualidad específica la viven las familias cristianas como 'iglesias domésticas' (dimensión eclesial), 5) gestionando y transformando según Dios las realidades terrenas (dimensión laical). En resumen: vivir la espiritualidad propia del matrimonio y la familia es

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>\_ BENEDICTO XVI, 13.05.06.

S. JUAN CRISOSTOMO, Comentario a la carta a los Efesios, Homilía 20,5: PG 62,141

P. EVDOKIMOV, *El sacerdocio conyuga*l en: AA. VV., *El matrimoni*o, Mensajero, Bilbao 1969, 136.

CEC 1624.

El es en la Trinidad 'el gozo en el don' (S. AGUSTIN, *De Trin.* 6,10,11), "la alegría eterna en la que los Tres se complacen juntos" (GREGORIO PALAMAS, *Capita Physica*: PG 150, 1146)

6) vivir la caridad conyugal y familiar. Estas dimensiones de las que hablamos forman un todo y están tan estrechamente unidas entre sí que no se pueden separar. No se puede escoger vivir unas sí y otras no. Si las consideramos una a una es para penetrar mejor en su contenido. Las características propias de la espiritualidad familiar se reflejan en su modo de orar por eso 7) hablaremos de la plegaria familiar. Terminamos adentrándonos un poco en los 8) retos de la espiritualidad familiar en el mundo de hoy.

#### 1. Dimensión cristocéntrica

"No se comienza a ser cristiano por una decisión ética o una gran idea, sino por el encuentro con un acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo horizonte a la vida y, con ello, una orientación decisiva» <sup>5</sup>. El amor matrimonial constituye para los esposos cristianos una ocasión privilegiada de encuentro con Jesucristo. Porque, si es verdadero, posee una dimensión trascendente, va más allá del encuentro entre un yo y un tú humanos; el encuentro amoroso está inmerso y tiende por su mismo dinamismo hacia Dios mismo.

Ahora bien, el misterio de Dios les sale al encuentro a los esposos cristianos en la persona de Jesucristo. Es El quien constituye la clave de interpretación y de vida de lo que es y está llamada a ser la familia en el designio de Dios. De manera semejante a como Cristo "manifiesta plenamente el hombre al propio hombre y le descubre la sublimidad de su vocación" (Concilio Vaticano II, GS 22), así también, la familia y su vocación se esclarecen y cobran pleno sentido a luz de Jesucristo. "El misterio de la Encarnación del Verbo está en estrecha relación con la familia humana, con cada una de ellas", escribió Juan Pablo II en su "Carta a las Familias". Cristo afecta al hombre, a todo hombre, a todo el hombre, a todo lo humano. Y afecta de manera total y decisiva. En Él, y nada más que en Él, está la salvación y el logro del hombre. La familia es ciertamente, como dice el Papa, "un camino común, aunque particular, único e irrepetible, como irrepetible es todo hombre; un camino del cual no puede alejarse el ser humano"6. Por eso la familia es camino de la Iglesia; y este camino es inseparable de Cristo. Sólo en Cristo tiene su base, su fin y su orientación, sólo en Él adquiere su sentido, su verdad y su realización.

"La familia, como señalaba el Papa Juan Pablo II, tiene su origen en el mismo amor con que el Creador abraza al mundo creado, como está expresado al principio... Jesús ofrece una prueba suprema de ello en el Evangelio: 'Tanto amó Dios al mundo que dio a su Hijo único' (Jn 3,16). El Hijo Unigénito... entró en la historia de los hombres a través de una familia... Por tanto, si

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ BENEDICTO XVI, Deus Caritas est [en adelante DCE], 1

<sup>6</sup>\_ JUAN PABLO II, Carta a las familias [en adelante: CF]2.

Cristo 'manifiesta plenamente el hombre al propio hombre' lo hace empezando por la familia en la que eligió nacer y crecer... El misterio divino de la Encarnación del Verbo está, pues, en estrecha relación con la familia humana,... con cada familia, análogamente a cuanto el Concilio Vaticano II afirma del Hijo de Dios, que en la Encarnación 'se ha unido, en cierto modo, a todo hombre... En este sentido, tanto el hombre como la familia constituyen el 'camino de la Iglesia' "7.

El encuentro con Cristo sobre el que se basa la espiritualidad conyugal y familiar tiene carácter sacramental. Dos son, sobre todo, los sacramentos que la sostienen: el sacramento del bautismo que consagra al creyente en Cristo y el sacramento del matrimonio que especifica la gracia bautismal transformando toda la vida conyugal y, de algún modo, también la familiar: "Fuente y medio original de santificación propia para los cónyuges y para la familia cristiana es el sacramento del matrimonio, que presupone y perfecciona la gracia santificadora del bautismo.[...] La vocación universal a la santidad está dirigida también a los cónyuges y padres cristianos. Para ellos está especificada por el sacramento celebrado y traducida concretamente en las realidades propias de la existencia conyugal y familiar. De ahí nacen la gracia y la exigencia de una auténtica y profunda espiritualidad conyugal y familiar, que ha de inspirarse en los motivos de la creación, de la alianza, de la cruz, de la resurrección y del signo, de los que se ha ocupado en más de una ocasión el Sínodo"8.

Cristo elevó la vocación natural al amor de todo hombre y mujer a la categoría de sacramento para que su misión propia (ser a la vez unitivo y creativo), se pudiera llevar a plenitud, para que los esposos pudieran amar hasta el infinito, con el mismo amor de Dios. El sacramento del matrimonio, por ser verdadero sacramento de la nueva alianza, es signo y fuente de salvación, pero lo es de modo específico. Hace partícipes de la salvación a los esposos en cuanto 'unidad de dos', en la misma vivencia del amor conyugal y de los deberes familiares. Este elemento específico del matrimonio sacramento determina el carácter propio de la espiritualidad conyugal y familiar<sup>9</sup>. El sacramento del matrimonio no da lugar en los esposos a 'otra' relación con Cristo y con la Iglesia diversa de la que ya tenían por el bautismo, pero sí origina una nueva modalidad o concreción de la 'novedad' bautismal: el sacramento del matrimonio determina el espacio y el modo en que los esposos cristianos viven la vocación bautismal, representa una como determinación sacramental de la vocación bautismal que consiste en desvelar al máximo el sentido y exigencias de la existencia de

 $<sup>^{7}</sup>$  Juan Pablo II, *cf* 2.

<sup>8</sup>\_ JUAN PABLO II, Familiaris consortio [en adelante: FC] 56.

<sup>9</sup>\_ Ver, por ejemplo, E. ALBUQUERQUE, Familia: vocación y misión (Madrid 1994) 80-81.

los esposos y en conferirles las gracias para poder vivir de acuerdo con la realidad significada: la alianza indisoluble de Cristo con la Iglesia<sup>10</sup>.

El matrimonio es fuente y medio original de la realización personal y de la santificación de los esposos. "Entre la alianza esponsal de Cristo con la Iglesia y la alianza matrimonial se da, por el sacramento, una relación real e intrínseca, no se trata sólo de un símbolo, ni de una simple analogía. La "unidad en la carne" o "unidad de dos" que los esposos han venido a ser por el matrimonio, es asumida y transformada de tal manera en la alianza de amor entre Cristo y la Iglesia que, en adelante, sólo viven en la verdad de lo que son si el discurrir de su existencia es manifestación y testimonio del amor de Cristo a la Iglesia o de Dios a la humanidad. A esta profunda transformación realizada por el sacramento se refiere a veces el Magisterio de la Iglesia cuando enseña que "los esposos cristianos son robustecidos y como consagrados por un sacramento especial" (GS 48).

Todo esto quiere decir fundamentalmente que:

- a) El sacramento del matrimonio concede a cada cónyuge la capacidad necesaria para llevar a su plenitud existencial la vocación que ha recibido en el bautismo y
- b) A la esencia de esa capacitación pertenece ser, al mismo tiempo e inseparablemente, instrumento y mediador de la realización de la santificación del otro cónyuge y de toda la familia. En la tarea de la propia y personal perfección y santificación, el marido y la esposa han de tener siempre presente su condición de esposos y, por eso, al otro cónyuge y a la familia.

El matrimonio es un sacramento permanente. Es decir, su celebración es transitoria, pero los efectos perduran a lo largo de toda la vida de los esposos. El sacramento celebrado es garantía para los esposos de la gracia de Dios para vivir con fidelidad las exigencias propias de la vida matrimonial y familiar. Esto no impide que los esposos han de ir apropiándose del sacramento en la vida real progresivamente. Todos los actos que forman parte de la vida conyugal son, por tanto, sacramentales: el respeto mutuo, vivir la sexualidad, acogerse, la formación de los hijos... y aún las crisis y las reconciliaciones.

#### 2. Dimensión eucarística

Enseña el Concilio Vaticano II y lo recoge luego el Catecismo de la Iglesia Católica: "Nuestro Salvador, en la última Cena, la noche en que fue entrega-

<sup>10</sup>\_ Cf. A. SARMIENTO-M. ICETA, ¡Nos casamos! Curso de preparación al matrimonio, Eunsa, Pamplona 2005, 84.

do, instituyó el sacrificio eucarístico de su cuerpo y de su sangre para perpetuar por los siglos, hasta su vuelta, el sacrificio de la cruz y confiar así a su Esposa amada, la Iglesia, el memorial de su muerte y resurrección, sacramento de piedad, signo de unidad, vínculo de amor, banquete pascual en el que se recibe a Cristo, el alma se llena de gracia y se nos da una prenda de la gloria futura"11.

En la espiritualidad conyugal, como en cualquier otra forma de espiritualidad cristiana, pero con matices nuevos, la eucaristía constituye la cima y el cimiento a la vez. Existe una real analogía entre el sacramento de la Eucaristía y el del matrimonio. Ambos son signo sacramental, cada uno a su modo, del amor esponsal de Cristo con su Iglesia. En la eucaristía celebramos la entrega total de Cristo hasta la muerte para purificar a la Iglesia y desposarse con ella. La Iglesia –también la 'iglesia doméstica'- nace del costado abierto del Salvador. En el sacramento eucarístico se perpetúa para siempre el sacrificio de Cristo y por eso es memorial del amor y de la pasión del Señor. De modo análogo, también ese mismo amor se perpetúa en el amor gratuito y sacrificado de los esposos cristianos, cuya unión y entrega mutua significan la unión indisoluble y fecunda de Cristo con su Iglesia.

La eucaristía edifica el matrimonio cristiano en su dimensión histórica, concreta, dinámica. Recibiendo el cuerpo de Cristo, 'entregado por nosotros', y su sangre, 'derramada por todos', los esposos reciben la fortaleza necesaria para hacerse el uno al otro el don irrevocable de si mismos y, al mismo tiempo, don común a todos los hermanos. A través de la eucaristía se recapitula en Cristo (Col 1,19) todo lo que constituye el tejido de la vida del matrimonio cristiano: es Cristo, no la buena voluntad de los esposos, el que redime continuamente las realidades humanas y las hace capaces de convertirse en instrumento de crecimiento sobrenatural. El es, en la eucaristía, el "Dios con nosotros" (Mt 1,23) continuamente entregado por la salvación del mundo. Es también en la Eucaristía donde Dios continúa llamando a los esposos, y con ellos a la familia entera, a responder positivamente a su vocación mediante el Espíritu. Es decir, a ser una participación cada vez más plena y signo cada vez más transparente del amor Cristo a la Iglesia.

"La eucaristía es la fuente misma del matrimonio cristiano. En efecto, el sacrificio eucarístico representa la alianza de amor de Cristo con la Iglesia, en cuanto sellada con la sangre de la cruz. Y en este sacrificio de la Nueva y Eterna Alianza los cónyuges cristianos encuentran la raíz de la que brota, que configura interiormente y vivifica desde dentro, su alianza conyugal. En cuanto representación del sacrificio de amor de Cristo por su Iglesia, la Eucaristía es

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>\_ VATICANO II, *SC* 47 y CEC 1323.

manantial de caridad. Y en el don eucarístico de la caridad la familia cristiana halla el fundamento y el alma de su 'comunión' y de su 'misión', ya que el Pan eucarístico hace de los diversos miembros de la comunidad familiar un único cuerpo, revelación y participación de la más amplia unidad de la Iglesia; además, la participación en el Cuerpo 'entregado' y en la Sangre 'derramada' de Cristo se hace fuente inagotable del dinamismo misionero y apostólico de la familia cristiana"<sup>12</sup>

En este sentido, la condición conyugal se convierte también, de algún modo, en una eucaristía, en un memorial perenne y viviente del amor fiel y sacrificado de Cristo por el hombre (1 Cor 11,25ss). Por otra parte, la eucaristía edifica también la comunión familiar: convierte a la familia cristiana en iglesia doméstica. Los diversos momentos de la vida en el hogar pueden convertirse entonces en una prolongación y un anuncio de la fiesta de la familia de los hijos de Dios que es la Eucaristía.

La espiritualidad del matrimonio cristiano es fruto de la Cruz de Cristo. Por ello, "los elementos constitutivos de la espiritualidad conyugal son la inserción en Cristo obrada por el Bautismo y la participación en el Misterio Pascual". De ahí la conveniencia de celebrar el sacramento del matrimonio dentro de la Misa y la necesidad de que los esposos frecuenten la Eucaristía para mantener viva su unión (Cf. FC, 57). La alianza de los esposos está integrada en la alianza de Dios con los hombres. De este modo, "el auténtico amor conyugal es asumido en el amor divino" (GS, 48, 2).

En Jesucristo comulgado en la Eucaristía aprende la familia cristiana el amor gratuito. La gratuidad, eje central de la espiritualidad cristiana, debe aplicarse a la vida familiar. La propuesta del amor como donación plena de sí mismo, formulada en Ef. 5,21ss para hablar de las relaciones conyugales, ha de vivirse también en la relación padres-hijos. La gratuidad supone un largo aprendizaje. Hoy es conocida la tendencia a afirmar la subjetividad en una línea individualista. La vida se organiza en torno a las conveniencias individuales. La familia cristiana ha de enseñar a ir más allá de las conveniencias y motivaciones interesadas para que el amor pueda ser profundamente espiritual sin dejar de ser íntegramente humano.

El amor, si es auténtico, implica un gozo grande no exento de sufrimiento. Este sufrimiento permite experimentar la fragilidad e inseguridad del ser humano. Pero, iluminado por el amor eucarístico de Jesús, se experimenta en la familia cristiana que tiene un valor sanador y redentor. A partir de él se aprende a ponerse los unos al servicio de los otros, a escuchar y a dar, a com-

<sup>12</sup>\_ Juan Pablo II, FC 57

prender los silencios, las negativas de los otros, a descubrir que a veces pueden estar diciendo "sí", aun cuando con las palabras digan "no". El perdón gratuito de nuestros familiares, unido al perdón de Dios, cura nuestras heridas.

Es, por tanto, muy conveniente que los esposos, y en la medida de los posible toda la familia, participen juntos en la Eucaristía, sobre todo en la dominical. De este modo su amor se verá fortalecido por el amor que siembra en sus corazones la propia Eucaristía. No olvidemos que los cristianos, cuando comulgamos, nos vamos configurando y transformando progresivamente en Aquel a quien comemos. Los esposos cristianos, en consecuencia, en la medida en que participan de la mesa eucarística, se fortalecen en su mutua entrega y fidelidad.

#### 3. Dimensión trinitaria

Por medio de Jesucristo, la familia cristiana descubre su relación con la santa Trinidad. Escribió en su momento K. Rahner algo que estremecedoramente resulta verdadero también hoy: "Podemos aventurar la conjetura de que si tuviéramos que eliminar un día la doctrina de la Trinidad por haber descubierto que era falsa, la mayor parte de la literatura religiosa quedaría casi inalterada... Cabe la sospecha de que, si no hubiera Trinidad, en el catecismo de la cabeza y del corazón de los creyentes (a diferencia del catecismo impreso), la idea que tienen los cristianos de la encarnación no necesitaría cambiar en absoluto" 13. Sin embargo, la Trinidad no es un teorema complicado de aritmética teológica, sino el rostro reluciente y el hogar cálido que anhela nuestro corazón. La Trinidad es nuestra cuna y nuestra patria definitiva. Cuando confesamos la Trinidad, afirmamos que Dios no es solitario, sino solidario, que Dios no es soledad, sino familia: "Se ha dicho, en forma bella y profunda, que nuestro Dios en su misterio más íntimo, no es soledad, sino familia, puesto que lleva en sí mismo paternidad, filiación y la esencia de la familia que es el amor", afirmó el Papa Juan Pablo II en Méjico<sup>14</sup>. Dios es comunión de personas, compañía amable y amante. Dios es comunidad, vida compartida, entrega y donación mutua, comunión gozosa de amor y de vida. Nada extraño, pues, que Juan Pablo II vea la familia cristiana como icono de la Trinidad: "Las familias cristianas existen para formar una comunión de personas en el amor. Por ello la Iglesia y la familia son, cada una a su modo, ejemplos vivientes, en la historia humana, de la eterna comunión en el amor de las Tres Personas de

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> K. RAHNER, *El Dios trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvación*: Myst. Sal. II/1, Cristiandad, Madrid 1969, 361-362.

<sup>14</sup>\_ JUAN PABLO II, Hom. en el Seminario Palafoxiano de Puebla [28.1.89]. Estas afirmaciones de Juan Pablo II gozan del respaldo de una larga tradición en los Padres de la Iglesia de los primeros siglos que comparaban a la Trinidad con la familia: Cf. Y. M. CONGAR, El Espíritu Santo (Barcelona 1984) 592 ss.

la Santísima Trinidad"<sup>15</sup>. Y en otra ocasión explica: "En la Navidad Dios ha salido al encuentro del hombre y lo ha unido indisolublemente a sí; este "admirabile consortium" incluye también el "familiare consortium". Contemplando esta realidad, la Iglesia se pone de rodillas como ante un "gran misterio" (cf. Ef. 5,32): en la experiencia de comunión a que está llamada la familia ve un reflejo en el tiempo, de la comunión trinitaria y sabe bien que el matrimonio cristiano no es sólo una realidad natural, sino también el sacramento de la unidad esponsal de Cristo con su Iglesia<sup>16</sup>.

Es quizá en el Catecismo de la Iglesia Católica (n. 2205) donde aparece más explícita la relación de la familia con el misterio trinitario: "La familia cristiana es una comunión de personas, reflejo e imagen de la comunión del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo. Su actividad procreadora y educativa es reflejo de la obra creadora de Dios. Es llamada a participar en la oración y el sacrificio de Cristo. La oración cotidiana y la lectura de la Palabra de Dios fortalecen en ella la caridad. La familia cristiana es evangelizadora y misionera".

Lo que se juega al hablar de la relación de la familia con la Trinidad, como vemos, no es algo secundario que sólo interesa a la teología académica; ni es una especulación vacía, desligada de la vida. Todo lo contrario. Cuando para hablar de la familia parece que nos desviamos considerando el misterio de la Trinidad, estamos poniendo los cimientos para acceder al centro mismo de lo que la familia es y significa. La familia, de forma semejante a la Trinidad, es comunidad de personas en el amor, donde hay reconocimiento del otro en su alteridad. La confesión de Dios como trinidad de personas no tolera cualquier monoteísmo que pretenda justificar el poder que domina y oprime; sólo es compatible con el amor que afirma y promueve la comunidad entre los seres humanos. La Trinidad es familia. La unión de amor entre las Personas divinas resalta la diferencia, singulariza a cada una de ellas. El amor, en la familia trinitaria y en la familia cristiana, lejos de anular a aquél a quien ama, le respeta, le hace ser lo que es. El Espíritu Santo es el vínculo, al mismo tiempo, unitivo y diferenciador. Esta es la esencia de toda vida familiar. De este modo, la familia trinitaria es la primera familia.

En consecuencia, "el matrimonio y la familia –enseña Juan Pablo II- no son obra del hombre, sino que responden a un proyecto eterno de Dios, que va más allá de las mudables condiciones de los tiempos y permanece inmutable a través de las vicisitudes de la historia" y fueron fundados y dotados de sus leyes propias por el Creador.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>\_ JUAN PABLO II, Homilía en la Misa en Columbia (USA) [11.9.87].

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>\_ JUAN PABLO II, *Audiencia general*, 29.12.93: Ecclesia 2.668 (22.1.94) 26

<sup>17</sup>\_ JUAN PABLO II, Alocución a los obispos de la Romaña, 2.05.86.

#### 3.1. Dios Padre y la familia cristiana

Dios Padre ama a los hombres con un amor semejante al de la madre. Dios es nuestro "Abbá", el padre del hijo pequeño, con el que éste se siente seguro y protegido, al que ama tiernamente y al que experimenta cercano e incondicional. Es verdad que ya en Os. 11,1-9 se habla de que Dios nos ama como un padre ama a sus hijos: "Cuando Israel era niño, le amé... Yo enseñé a andar a Efraín y lo llevé en mis brazos, y ellos, sin darse cuenta de que yo los cuidaba. Con correas de amor los atraía, con cuerdas de cariño. Fui para ellos como quien levanta el yugo de la cerviz, me inclinaba y les daba de comer... Me da un vuelco el corazón, se me revuelven todas las entrañas...". Pero el amor paternal no agota, ni siquiera como imagen, el amor de Dios y por eso en la misma Sagrada Escritura se le compara en alguna ocasión con el amor materno: "¿Puede una madre olvidarse de su criatura, dejar de querer al hijo de sus entrañas?. Pues, aunque ella se olvide, yo no te olvidaré" (Is. 49,15). Dios nos ama incomparablemente más y mejor que un padre y una madre juntos.

Jesucristo, por su parte, desarrolla esta imagen y la coloca en el centro de su mensaje. El ser humano es hijo de Dios gracias a la persona y la obra de Cristo por el Espíritu. Somos 'hijos en el Hijo'. Cuando se habla de que somos hijos adoptivos de Dios se quiere decir que lo que el Hijo es por naturaleza, nosotros lo somos por participación. Jesús indica la diferencia: "mi Padre y vuestro Padre" (Jn. 20,17). Pero no es la nuestra una filiación de segunda categoría.

"Remontarse 'al principio' del gesto creador de Dios es una necesidad para la familia, si quiere conocerse y realizarse según la verdad interior no sólo de su ser, sino también de su actuación histórica. Y dado que, según el designio divino, está constituida como "íntima comunidad de vida y de amor", la familia tiene la misión de ser cada vez más lo que es, es decir, comunidad de vida y amor, en una tensión que, al igual que para toda realidad creada y redimida, hallará su cumplimiento en el reino de Dios" 18.

El Padre es todo Paternidad, es dándose. El Hijo es todo Filiación, es acogida y respuesta dócil al don del Padre. Hay igualdad de gloria en ambos, pues todo lo del Padre se le da al Hijo, pero se trata de una igualdad en la diversidad. Padre e Hijo son mutuas y plenas donaciones, la de la paternidad y la de la filiación. Pues bien, de esta mutua donación brota, por decirlo así, el Espíritu Santo. Es Dios y Don de Dios, es el Amor hecho Persona. Este Amor es unitivo y creativo a la vez. Es un amor nupcial, prototipo y característica de todo amor¹9 que tiene su raíz en el misterio trinitario.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>\_ JUAN PABLO II, *FC*. 17.

<sup>19</sup>\_ Cf. SCOLA, A, Hombre y mujer. El misterio nupcial. Encuentro, Madrid 2001.

[Los esposos] "profesan a Dios como padre, porque a El deben su maternidad o paternidad humana. Y, profesando su fe, se confían a este Dios "de quien toma nombre toda la familia en el cielo y en la tierra" (Ef. 3,15), por la gran tarea que les corresponde personalmente como padres: la labor de educar a los hijos. "Ser padre, ser madre" significa "comprometerse en educar". Y educar quiere decir también "generar", en el sentido espiritual"<sup>20</sup>. El amor de los padres a sus hijos está llamado a ser para ellos el signo visible del mismo amor de Dios "del que proviene toda paternidad en el cielo y en la tierra"<sup>21</sup>.

No debemos, sin embargo, exagerar la semejanza entre la familia cristiana y la Santísima Trinidad: la Trinidad cristiana no es padre-madre-hijo, sino Padre-Hijo y Espíritu. Por un lado, supera el esquema sexual de padre-madre y, por otra parte, entre Padre e Hijo aparece un tercero que es Espíritu y no figura humana. De esta forma se supera el gnosticismo naturalista, con su imagen de familia, y se crea un equilibrio psicológico distinto, abierto hacia el Espíritu como "un tercero entre el Padre y el Hijo".

## 3.2. El Hijo y la familia cristiana

De algún modo completamos aquí cuanto hemos afirmado acerca de la dimensión cristocéntrica de la espiritualidad conyugal y familiar.

"La familia humana, disgregada por el pecado, queda restituida en su unidad por la fuerza redentora de la muerte y resurrección de Cristo" (FC.15). Esta acción de Cristo con la familia es tan profunda que sólo es comparable con una 'nueva creación': "Cristo renueva el designio primitivo que el Creador ha inscrito en el corazón del hombre y de la mujer, y en la celebración del sacramento del matrimonio ofrece un "corazón nuevo": de este modo los cónyuges no sólo pueden superar la "dureza del corazón" sino que también y principalmente pueden compartir el amor pleno y definitivo de Cristo, nueva y eterna Alianza hecha carne. Así como el Señor Jesús es el 'testigo fiel', el 'sí' de las promesas de Dios y consiguientemente la realización suprema de la fidelidad incondicional con que Dios ama a su pueblo, así también los cónyuges cristianos están llamados a participar realmente de la indisolubilidad irrevocable, que une a Cristo con la Iglesia, su esposa, amada por él hasta el fín"<sup>22</sup>. La consecuencia se torna evidente: "Por esto precisamente tenemos que apo-

<sup>20</sup>\_ JUAN PABLO II, Homilía en la eucaristía del Encuentro Mundial de las Familias, 9.10.94: Ecclesia 2.707 (22.10.94) 26.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Cf. JUAN PABLO II, FC.14.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>\_ JUAN PABLO II, FC. 20.

yar fuertemente toda nuestra vida, y en especial la vida familiar, en Jesucristo. Porque él, que "es causa de salvación eterna para todos…", nos indica cada día el camino de esta salvación. Con la palabra y con el ejemplo nos enseña cómo debemos vivir. Nos muestra cuál es el profundo y último sentido de la vida humana"<sup>23</sup>.

"Como Hijo del hombre santificó la familia de Nazaret, que lo había acogido en la noche de Belén y lo había salvado de la crueldad de Herodes. Esta familia -en la que José, esposo de la purísima Virgen María, hacía para el Hijo las veces del Padre celestial- ha llegado a ser don de Dios mismo a todas las familias: la Sagrada Familia.

Creemos en Jesucristo, que, viviendo oculto durante treinta años en la casa de Nazaret, santificó la vida familiar. Santificó también el trabajo humano, ayudando a José en el esfuerzo por mantener a la Sagrada Familia.

Creemos en Jesucristo el cual ha confirmado y renovado el sacramento primordial del matrimonio y de la familia... Cristo, testigo del Padre y de su amor, construye la familia humana sobre un matrimonio indisoluble.

Creo -creemos- en Jesucristo, que fue crucificado, condenado a la muerte en cruz por Poncio Pilato. Aceptando libremente la pasión y la muerte de cruz redimió el mundo. Resucitando al tercer día confirmó su potencia divina y anunció la victoria de la vida sobre la muerte.

De este modo Cristo ha entrado en la historia de todas las familias, porque su vocación es servir a la vida...

Creemos en Jesucristo, que en cuanto Redentor, es el Esposo de la Iglesia, como nos enseña san Pablo en la Carta a los Efesios. Sobre este amor esponsal se fundamenta el sacramento del matrimonio y de la familia en la nueva alianza. "Cristo amó a la Iglesia y se entregó a sí mismo por ella. Así deben amar los maridos a sus mujeres como a sus propios cuerpos" (Ef. 5,25-28). En el mismo espíritu san Juan exhorta a todos (y en particular a los esposos y a las familias) al amor recíproco: "Si nos amamos unos a otros, Dios permanece en nosotros y su amor ha llegado en nosotros a su plenitud" (1 Jn. 4,12).

¡Queridos hermanos y hermanas! Hoy damos gracias a Dios de manera particular por este amor que Cristo nos ha mostrado: el amor que "ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu Santo que se nos ha dado" (Rom.5, 5); el amor que os ha sido dado en el sacramento del matrimonio y que desde

<sup>23</sup>\_ JUAN PABLO II, Homilía a los fieles de Torre Spaccata (Roma), 1.04.80.

entonces no ha cesado de alimentar vuestra relación, impulsándoos a la donación recíproca. Con el pasar de los años este amor también ha alcanzado a vuestros hijos, que os deben el don de la vida"<sup>24</sup>.

# 3.3. El Espíritu Santo y la familia cristiana

La espiritualidad familiar no se planteará nunca correctamente mientras no se profundice en la relación del Espíritu Santo con el matrimonio cristiano y con la familia constituida a partir de él. Y hemos de reconocer que todavía queda mucho camino por recorrer hasta descubrir al Espíritu como protagonista de la vida de la familia cristiana. La presencia activa de la Espíritu Santo en el matrimonio y la familia no se reduce –como bien sabemos- al momento concreto en que se celebra el sacramento, sino que se extiende a todo lo largo del itinerario matrimonial y familiar. El lo precede, lo realiza y lo consuma. "Mediante el bautismo -enseña la 'Didascalia de los apóstoles'- los esposos han recibido el Espíritu Santo, el cual permanece siempre con aquellos que obran la justicia y ciertamente no los abandona con motivo de sus relaciones matrimoniales, sino que permanece siempre con aquellos que lo poseen y los quarda" (XXVI).

La familia cristiana cree en el Espíritu Santo, Señor y dador de vida, quien llama y fortalece a los esposos para amarse recíprocamente y amar a los demás con el amor de Dios que El derrama en los corazones creyentes y para, con amor y desde el amor, transmitir la vida humana. La Iglesia invoca así al Espíritu Santo en la boda de los cristianos: "Infunde sobre ellos la gracia del Espíritu Santo para que, en virtud de tu amor derramado en sus corazones, perseveren fieles en la alianza conyugal" 25. Lo que acontece el día de su boda han de vivirlo los esposos cristianos todos los días de su itinerario conyugal y familiar: Día a día los esposos cristianos están llamados a abrir sus corazones cada vez más al Espíritu Santo para recibir sus frutos: amor, alegría, paz, paciencia, benevolencia, bondad, mansedumbre, dominio de sí.

El matrimonio entre bautizados puede considerarse legítimamente como un acontecimiento de efusión del Espíritu: "El matrimonio según Cristo -afirma rotundamente S. Juan Crisóstomo- es un matrimonio espiritual, una generación espiritual"<sup>26</sup>. Y el prestigioso teólogo ortodoxo Pavel Evdokimov no

<sup>24</sup>\_ JUAN PABLO II, Homilía en la eucaristía del Encuentro Mundial de Familias, 9.10.94: Ecclesia 2.707 (22.10.94)26-27).

<sup>25</sup>\_ Rituale romanum. Ordo celebrandi matrimonium, nº 74. "El Espíritu que infunde el Señor renueva el corazón y hace al hombre y a la mujer capaces de amarse como Cristo nos amó" (JUAN PABLO II. FC 13).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> S. JUAN CRISOSTOMO, Comentario a la carta a los Efesios, Hom. 20,5: PG 62,141

duda en llamar al sacramento del matrimonio 'pentecostés conyugal'27. El Catecismo de la Iglesia Católica recuerda la importancia de las epíclesis (invocaciones al Espíritu Santo) en las plegarias de bendición de los esposos: "Las diversas liturgias son ricas en plegarias de bendición y de epíclesis que piden a Dios su gracia y la bendición sobre la nueva pareja, particularmente sobre la esposa. En la epíclesis de este sacramento los esposos reciben el Espíritu Santo como comunión de amor de Cristo y de la Iglesia. El es el sello de su alianza, la fuente siempre ofrecida de su amor, la fuerza en virtud de la cual se renovará su fidelidad"28. El Espíritu inicia y recuerda, actualiza y plasma, interioriza y perfecciona los dones peculiares del sacramento del matrimonio y la vocación de los esposos que brota de él.

"El don del Espíritu santo es mandamiento de vida para los esposos cristianos y al mismo tiempo impulso estimulante, a fin de que cada día progresen hacia una unión cada vez más rica entre ellos, a todos los niveles -del cuerpo, del carácter, del corazón, de la inteligencia y voluntad, del alma-, revelando así a la Iglesia y al mundo la nueva comunión de amor, donada por la gracia de Cristo" (FC. 19). La comunión y la entrega propia de la vida matrimonial y familiar sólo se puede vivir por la fuerza del Espíritu Santo. El es el movimiento rítmico en amor y por amor del Padre hacia el Hijo y del Hijo hacia el Padre. El Padre sale de sí, despojándose de todo, y va al Hijo para regalarle todo y entregarse por entero; y el Hijo, que ha salido del Padre, vuelve a El en amor para agradecerle todo y para darse del todo. Este despojarse de todo para regalarlo a los demás y este volverse a los demás para agradecerles todo y darse del todo tiene un reflejo valioso en la familia verdaderamente cristiana.

El Espíritu Santo ocupa un lugar clave en el nacimiento y el desarrollo de la vida conyugal y familiar. De un modo análogo a la labor que realiza en el seno de la Trinidad, el Espíritu construye la vida conyugal y familiar actuando como:

a) Extasis (don). Extasis significa etimológicamente 'salir fuera, hacerse don'. Como amor personal del Padre y del Hijo, el Espíritu Santo es absoluto don<sup>29</sup>. Se puede decir que en el Espíritu Santo la vida íntima del Dios uno y trino se hace toda don, intercambio recíproco de amor entre las divi-

<sup>27</sup>\_ P. EVDOKIMOV, El sacerdocio conyugal en: AA. VV., El matrimonio, Mensajero, Bilbao 1969, 1362,141

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>\_ CEC 1624.

<sup>29</sup>\_ El es en la Trinidad 'el gozo en el don' (S. AGUSTIN, De Trin. 6,10,11), "la alegría eterna en la que los Tres se complacen juntos" (GREGORIO PALAMAS, Capita Physica: PG 150,1146)

nas personas y que por el Espíritu Santo, Dios existe 'a modo de don'. Es el Espíritu la expresión personal de una tal donación, de este ser amor. Es esta persona-amor, persona-don<sup>30</sup>, la que impulsa a los esposos a darse y entregarse el al otro y ambos a los hijos sin reservas y a lo largo de toda la vida familiar.

- b) Kénosis (acogida). Hay una ley constitutiva de la Trinidad: realizarse abajándose. Así se explica la kénosis de Jesús, que se vació hasta llegar a la muerte y muerte de cruz (Fil 2,6-11). El Espíritu Santo es kénosis, una existencia personal que se hace acogida, que se realiza abajándose. Exactamente lo opuesto al narcisismo, presunción, amor propio, orgullo... que tanto afecta a la condición humana. El Espíritu Santo guía a los esposos a la acogida recíproca, a perderse a sí mismos para reencontrarse en el otro y en Dios (Mc 8,35; Jn 12,24-25). "El Espíritu, que el Señor derrama, da el corazón nuevo y hace capaces al hombre y a la mujer de amarse como Cristo los ha amado" (FC 13)
- c) Síntesis (comunión en la diferencia). En relación con las otras personas divinas, el Espíritu Santo es síntesis, no en el sentido hegeliano, sino en el sentido de comunión de personas que respeta y valora la diferencia como fuente de enriquecimiento. "La familia es una comunidad de personas, para las cuales el propio modo de existir y vivir juntos es la comunión: communio personarum. También aquí, salvando la absoluta transcendencia del Creador respecto de la criatura, emerge la referencia ejemplar al 'Nosotros' divino. Sólo las personas son capaces de existir 'en comunión' (n.7). El Espíritu Santo en los esposos evita que en la comunión conyugal traten de eliminar las diferencias o de contraponerlas, rompiendo la comunión. No se trata de anular la personalidad de cada uno (sus diferencias sexuales, caracteriales, culturales...) sino de hacer de ellas una vivencia positiva de mutuo enriquecimiento.
- El P. Henri Caffarel, verdadero pionero de la espiritualidad conyugal, aplica al hogar cristiano la triple función del Espíritu Santo: principio de vida, principio de unidad y principio de crecimiento.
- a. Principio de vida: el Espíritu Santo, introduciéndolos en la vida filial de Cristo, renueva en el corazón de los esposos la fuente de la caridad, "esta caridad se introduce en el corazón de los miembros del hogar y transforma, diviniza todos los amores familiares: el amor conyugal, el amor de los padres, el amor filial, el amor fraterno"<sup>31</sup>.

<sup>30</sup>\_ JUAN PABLO II, DeV 10.

<sup>31</sup>\_ Caffarel H., Le mariage, ce grand sacrament, en Cahiers de l'Anneau d'Or 111 – 112 (mayo – agosto 1963) 220.

*b. Principio de unidad:* el Espíritu Santo construye invisiblemente la unidad visible de la familia. "Un matrimonio unido –llegó a afirmar el P. Caffarel- es una obra maestra del Espíritu Santo"32.

c. Principio de crecimiento: El don del Espíritu Santo que Cristo entrega a la Iglesia, su Esposa, la hace fecunda. Igualmente, "en el hogar, el Espíritu de amor será principio de crecimiento, y por tanto de crecimiento de la Iglesia en el hogar: porque el hogar es el lugar donde crece la Iglesia"<sup>33</sup>. En la lógica de esta acción fecunda, no sólo los esposos expresan simbólicamente el significado eucarístico del misterio de amor que los une, sino también ellos mismos llegan a ser, en cierto modo, una realidad eucarística. "Si Cristo renueva este acto (= su ofrenda en el Calvario) en la misma, si os convence para participar en ella, es porque quiere que su sacrificio penetre hasta las profundidades carnales y espirituales de vuestro hogar, para crear también en vosotros un estado de alma permanente de ofrenda al Padre. Más aún: es para que le permitáis revivir en vuestro hogar su sacrificio. Así, como veis, el sacrifico de Cristo no tiene que ser un acto transitorio sino una disposición habitual, una vida"<sup>34</sup>.

Vivir el misterio trinitario en el seno del hogar cristiano es vivir en amor comunicado y entregado, es vivir la comunión. Es vivir sin reservarse nada, sin encerrarse en nada, sin aislarse de nadie. No vivir para sí, sino ponerlo todo en común, estar abiertos a todos y a todo. Es vivir eternamente para los demás. El mundo necesita semillas de vida trinitaria, que es 'vida compartida' libre y gratuitamente. Si vivimos los cristianos en esta clave trinitaria habrá más familia y menos preiuicios. Más colaboración y menos rivalidad. Más amistad y menos indiferencia. Más perdón y menos condena. Más igualdad y menos diferencias. Más ternura y menos dureza. Confesar la Trinidad no es sólo reconocerla como verdad teológica, sino, sobre todo, aceptarla como modelo último de nuestra vida. Se puede vivir en comunión con ella y traducir esa comunión a nuestros comportamientos cotidianos. Cuando afirmamos y respetamos las diferencias y el pluralismo en la familia, confesamos prácticamente la distinción trinitaria de personas. Cuando eliminamos las distancias y trabajamos por la igualdad real entre todos los que formamos una misma familia, afirmamos con nuestras obras la igualdad de las personas de la Trinidad. Cuando nos esforzamos por tener 'un solo corazón y una sola alma' y sabemos ponerlo todo en común, para que nadie sufra necesidad, estamos confesando al único Dios y acogiendo en nosotros su vida trinitaria<sup>35</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>\_ Caffarel H., *Le mariage*, ce grand sacrament, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Caffarel H., Le mariage, ce grand sacrament, 221.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>\_ Caffarel H., Le mariage, ce grand sacrament, 261

<sup>35</sup>\_ Cf. OBISPOS DEL PAÍS VASCO Y NAVARRA, Creer hoy en el Dios de Jesucristo. Carta Pastoral de Cuaresma 1987, 47.49.

#### 4. Dimensión eclesial

La espiritualidad familiar, si no se la coarta, inserta cada vez más profundamente en la comunidad eclesial, en su origen, en su configuración y en su meta. No podía ser de otro modo si somos conscientes de que el matrimonio es sacramento de la Iglesia y la familia es "iglesia doméstica".

En la "Familiaris consortio" habla Juan Pablo II de "los múltiples y profundos vínculos que unen entre sí a la Iglesia y a la familia cristiana y que hacen de ésta última como una "Iglesia en miniatura", de modo que sea, a su manera, una imagen viva y una representación histórica del misterio mismo de la Iglesia" (n. 49).

La familia cristiana no es, pues, solamente la célula germinal del organismo eclesial porque contribuye a darle nuevos miembros, sino que se asemeja a la Iglesia y, de alguna manera, es Iglesia porque los diversos elementos eclesiales se encuentran en ella:

- Una Iglesia que se redescubre como comunión, descubre también como comunión a la familia, "pequeña iglesia", y la define como íntima comunión de amor y de vida.
- Una Iglesia que se considera a sí misma sacramento de Cristo, es decir, el lugar donde Cristo se hace presente, se revela y actúa en el mundo, descubre que en la familia se hace presente de una manera muy especial Cristo: "Así es como la familia cristiana, cuyo origen está en el matrimonio -que es imagen y participación de la alianza de amor entre Cristo y la Iglesia-, manifestará a todos la presencia viva del Salvador en el mundo y la auténtica naturaleza de la Iglesia, ya por el amor de los esposos, la generosa fecundidad, la unidad y fidelidad, ya por la cooperación amorosa de los miembros" (GS. 48). Los esposos, que participan como todos los bautizados del sacerdocio de Cristo (LG. 10), en virtud del sacramento del matrimonio, pueden hacer de toda su vida matrimonial una ofrenda agradable a los ojos de Dios (LG. 11).
- Una Iglesia que se reconoce en el Concilio Vaticano II como comunidad de carismas afirma que "los cónyuges cristianos, en virtud del sacramento, poseen su propio don dentro del pueblo de Dios" (LG. 11). El matrimonio es una forma peculiar de ser llamado por Dios: una vocación. El canon 204 de forma implícita y el 226 de forma explícita establecen que la vocación familiar (formar y vivir la familia) no es una vocación residual, sino específica dentro de la Iglesia: "1. Quienes, según su propia vocación, viven el estado matrimonial, tienen el peculiar deber de trabajar en la edificación del pueblo de Dios a través del matrimonio y la familia". La recu-

peración de la familia como cualificada vocación por parte de Dios no debe repercutir en el ocultamiento o difuminación de otras vocaciones y carismas como son el sacerdocio y la vida consagrada. Más bien, el carisma matrimonial está llamado a enriquecer a la Iglesia, que es misterio de unidad en la pluriformidad.

— Una Iglesia que se siente convocada para ser enviada a proclamar la proximidad del Reino entiende que la familia, "pequeña iglesia", ha sido convocada igualmente para servir al Reino tanto en su interior como hacia fuera, en el ambiente en que se desenvuelve.

Al relacionarse la Iglesia y la familia cristiana, ambas salen beneficiadas. La gran Iglesia recuerda que no puede convertirse jamás en una sociedad anónima o una empresa, sino que ha de ser la familia de los hijos de Dios, donde las vinculaciones afectivas tienen el relieve debido. Y la pequeña Iglesia que es la familia cristiana recuerda que no puede concebirse ni actuar como una estructura cerrada que se autoabastece, ajena a la misión eclesial. Como la Iglesia grande, sólo que a escala reducida, la familia cristiana es comunidad evangelizada y evangelizadora, comunidad sacerdotal y comunidad misionera.

# La familia, 'iglesia doméstica'

Desde el Concilio Vaticano II, que a su vez se remonta a S. Juan Crisóstomo y S. Agustín<sup>36</sup>, se acude con mucha frecuencia a la concepción de la familia como 'iglesia doméstica' para asentar la identidad teológica y la misión de la familia cristiana en la Iglesia y en el mundo. Y más concretamente su función de transmisora y educadora de la fe. "De este consorcio [conyugal] procede la familia, en la que nacen nuevos ciudadanos de la sociedad humana, quienes, por la gracia del Espíritu Santo quedan constituidos en el bautismo como hijos de Dios, que perpetúan a través del tiempo el Pueblo de Dios. En esta especie de Iglesia doméstica, los padres deben ser para sus hijos los primeros predicadores de la fe mediante la palabra y el ejemplo, y deben fomentar la vocación de cada uno, pero con cuidado especial la vocación sagrada" (LG 11).

Pablo VI dijo en una ocasión comentando ese número 11 de la LG.: "En nuestros tiempos, tan duros para muchos, realmente es una gracia ser acogido en esta "pequeña iglesia" que es la familia, descubrir su maternidad, experimentar su misericordia, pues es evidente realidad que un hogar cristiano es

<sup>36</sup>\_ "Cuando ayer os dije: Que cada uno de vosotros convierta su casa en una iglesia, aclamasteis a grandes voces y disteis signos del placer con que aquellas palabras os inundaron" (S. JUAN CRISÓSTOMO, In Gen. Hom. 2,3: PG 53,31; Cf. In Gen. Serm. 6,2; 7,1: PG 54, 607-608). Cf. S. AGUSTÍN, Tratados sobre el evangelio de San Juan 51,13: PL 36,1768; Serm. 94: PL 38,580-581.

el rostro sonriente y dulce de la Iglesia". ¡Qué bonito resultaría que de verdad todo hogar cristiano fuera el rostro sonriente y dulce de la Iglesia!

La Iglesia doméstica se caracteriza, como la Iglesia particular y la Iglesia universal por ser comunión para la misión y misión para la comunión.

# — La espiritualidad familiar, una espiritualidad de comunión

La familia cristiana, sigue diciendo Juan Pablo II, tiene un cometido propio y original en cuanto a su contenido y a su modalidad: servir a la Iglesia y a la sociedad siendo lo que está llamada a ser, comunidad de vida y amor. O lo que es lo mismo el contenido de la misión de la familia es edificar el Reino mediante esas mismas relaciones que la constituyen. No otras cosas raras e inasequibles. Y también es original la manera de prestar ese cometido: la modalidad comunitaria ("en cuanto pareja", "en cuanto familia"). Hasta ahora no creo que se haya puesto de relieve convenientemente todo esto. Pero está ya en FC. 50.

La vida trinitaria se caracteriza de forma muy especial por el amor y revela algo inaudito: el fondo del ser es comunión. "El misterio de la Trinidad -ha escrito H. de Lubac- ha abierto ante nosotros una perspectiva completamente nueva: el fondo del ser es comunión. Si podemos superar todas las crisis que nos inducen a desesperar de la aventura humana es porque, gracias a la revelación de este misterio, sabemos que somos amados. ¡Amados por el Dios tres veces santo! Y al mismo tiempo aprendemos lo que los hombres más clarividentes se sienten inclinados a poner en duda: aprendemos que también nosotros podemos amar: llegamos a ser capaces de ello por la comunicación de la vida divina, de esa vida que es amor"37.

"Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión: éste es el gran desafío que tenemos ante nosotros en el milenio que comienza, si queremos ser fieles al designio de Dios y responder también a las profundas esperanzas del mundo", propuso Juan Pablo II en la *Novo Milenio ineunte*. Y añade: "Espiritualidad de la comunión significa ante todo una mirada del corazón sobre todo hacia el misterio de la Trinidad que habita en nosotros, y cuya luz ha de ser reconocida también en el rostro de los hermanos que están a nuestro lado. Espiritualidad de la comunión significa, además, capacidad de sentir al hermano de fe en la unidad profunda del Cuerpo místico y, por tanto, como « uno que me pertenece », para saber compartir sus alegrías y sus sufrimientos, para intuir sus deseos y atender a sus necesidades, para ofrecerle una verdadera y profunda amistad. Espiritualidad de la comunión es también capacidad de ver ante todo lo que hay de positivo en el otro, para acogerlo y valorarlo como

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> H. DE LUBAC, *La fe cristiana*, Madrid 1970, 13-14.

regalo de Dios: un « don para mí », además de ser un don para el hermano que lo ha recibido directamente. En fin, espiritualidad de la comunión es saber « dar espacio » al hermano, llevando mutuamente la carga de los otros (cf. Ga 6,2)". La familia cristiana constituye desde luego un ámbito privilegiado para vivir la espiritualidad de comunión: mirar al otro con los ojos de Dios, considerar al otro como alguien que me pertenece, compartir alegrías y sufrimientos, ver ante todo lo positivo del otro, dar oportunidades al otro llevando mutuamente la carga de los otros.

Ahora bien, los padres cristianos sólo pueden vivir la espiritualidad de comunión en el hogar si primero la viven ellos como esposos. Pero como comentaba el Papa actual con los sacerdotes y diáconos de Roma: "Los padres, como se ha dicho, en gran parte se desentienden de la formación de la familia. Y además, también las madres se ven obligadas a trabajar fuera de casa. La comunión entre ellos es muy frágil. Cada uno vive su mundo: son islas del pensamiento, del sentimiento, que no se unen. El gran problema de este tiempo—en el que cada uno, al querer tener la vida para sí mismo, la pierde porque se aísla y aísla al otro de sí- consiste precisamente en recuperar la profunda comunión que, en definitiva, sólo puede venir de un fondo común a todas las almas, de la presencia divina que nos une a todos. Es necesario superar la soledad y también la incomprensión, porque también esta última depende del hecho de que el pensamiento hoy es fragmentado. Cada quien tiene su modo de pensar, de vivir y no hay una comunicación en una visión profunda de la vida".

Nada más opuesto a una familia cristiana auténtica que una familia que se encierra en sí misma y se considera el valor supremo. Por eso Jesús habla de ruptura de los lazos familiares si es necesaria para entrar a formar parte de la gran familia de los hijos de Dios, que no se funda en los lazos de la sangre, sino en la fe. Esto no quiere decir que Jesús rechace la experiencia de la vida familiar como algo indigno, sino al contrario utiliza la fuerza de la vida familiar para hablarnos del Reino de Dios: Dios es Padre y todos somos hermanos y hermanas. El Espíritu nos enseña a ser hijos en el Hijo... En una palabra: la experiencia familiar está llamada a servir como experiencia fundamental para vivir la nueva familia, más grande, de la fraternidad eclesial.

— La transmisión de la fe en el ámbito familiar, ejercicio de su misión eclesial

Son múltiples los cometidos de la familia como 'iglesia doméstica', nos fijamos en éste porque en la actualidad lo consideramos especialmente urgente. "La familia cristiana -asegura el Papa Benedicto XVI- tiene, hoy más que nunca, una misión nobilísima e ineludible, como es transmitir la fe, que implica la entrega a Jesucristo, muerto y resucitado, y la inserción en la comunidad eclesial. Los padres son los primeros evangelizadores de los hijos, don precio-

so del Creador (Cf. GS 50), comenzando por la enseñanza de las primeras oraciones. Así se va construyendo un universo moral enraizado en la voluntad de Dios, en el cual el hijo crece en los valores humanos y cristianos que dan pleno sentido a la vida"38.

Los padres deben asumir el papel que les corresponde en la transmisión de la fe y en la educación cristiana de sus hijos. Sin hacer dejación de sus responsabilidades traspasándolas al colegio o a la parroquia. Son los padres quienes han de apoyar a sus hijos durante todo el proceso de iniciación cristiana a través de la catequesis parroquial. Los hogares cristianos, como auténtica Iglesia doméstica, han de enseñar a amar a Dios, a rezarle, a ofrecerle el don de la propia vida, a conocer y amar su mensaje y sus mandatos, a abrir el corazón a los pobres y a los necesitados no sólo de bienes materiales, sino de esa luz que viene del conocimiento y amor de Dios. No hay peor pobreza que carecer del sentido de la vida y de la esperanza de alcanzar un día la vida eterna.

Hemos de tener en cuenta, sin embargo, que "la fe no es –como ha afirmado el Papa actual- una mera herencia cultural, sino una acción continua de la gracia de Dios que llama y de la libertad humana que puede o no adherirse a esa llamada. Aunque nadie responde por otro, sin embargo los padres cristianos están llamados a dar testimonio creíble de su fe y esperanza cristiana. Han de procurar que la llamada de Dios y la buena nueva de Cristo lleguen a sus hijos con la mayor claridad y autenticidad"<sup>39</sup>.

En un pasado no lejano la familia iniciaba pacíficamente en el conocimiento y amor a Dios, enseñaba las primeras oraciones, ayudaba a distinguir el bien y el mal moral desde pequeños, era el ámbito adecuado para alimentar la fe cristiana... Ahora, "muchos de los cauces habituales por los que nosotros hemos recibido el conocimiento de Jesucristo y el amor a Él han dejado de ser eficaces. En cambio, no son pocos los altavoces y los mensajes de contenido anticristiano e incluso blasfemo que martillean las mentes y los corazones de nuestros niños y de nuestros jóvenes. Nos duele enormemente. Pero el dolor debe de dar paso a la propuesta neta, clara y completa del Evangelio. Confiamos absolutamente en su virtud y en su fuerza. No nos avergonzamos del Evangelio. Menos que nunca a estas alturas de la historia, cuando los mesianismos terrenos y los profetas de un mundo sin Dios han mostrado ya lo que pueden en realidad ofrecernos: falsas promesas de vida y reales salarios de muerte"40.

<sup>38</sup>\_ BENEDICTO XVI, Carta al Presidente del Pontificio Consejo para la familia con motivo del EMF de Valencia.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>\_ BENEDICTO XVI, Homilía en el V Encuentro Mundial de las Familias, Valencia 9.07.06.

<sup>40</sup>\_ Cardenal A. M. ROUCO VARELA, Retos y tareas. Conferencia pronunciada en el Club siglo XXI de Madrid.

Transmitir la fe es facilitar el encuentro con Cristo y transmitir un Credo, una moral y una plegaria. Por tanto, la educación de la fe no es una tarea solamente para cuando los hijos son pequeños, ni tampoco es una labor más al lado de las muchas tareas de los padres cristianos. Comunicar la fe es algo que pertenece al núcleo de lo que vive una familia cristiana. Educar la fe no es una disciplina especial para algunos que se sienten especialmente capacitados para impartirla. Ni es tan difícil y sublime que solamente la pueden llevar a cabo extraterrestres o ángeles del cielo. Las familias cristianas son gente corriente que tiene que bregar cada día, con experiencia de sus límites e incluso de sus pecados y rebeldías. Pero experimentan cómo la fuerza de Dios se manifiesta en su debilidad. Comunicar la fe es mostrar que existe la posibilidad real de vivir humanamente todos los aspectos que conforman la trama de la vida humana: la alegría de una vida que comienza, la ilusión por encontrar trabajo, la enfermedad que se presentó de repente, el fracaso inesperado, el progresivo envejecimiento... Todo puede ser vivido hasta el fondo, con plenitud. La vida no sólo nos va desgastando, sino que puede ser ocasión de crecimiento interior. Hay que hacer ver que esto es posible, y luego, cómo y dónde es posible. Comunicar el Evangelio consiste fundamentalmente en transmitir la propia experiencia de fe. Como los discípulos de Emaús que 'contaron lo que les había sucedido por el camino' (Lc 24,35).

Transmitir la fe es también ayudar a vivir el amor cristiano: "El programa del cristiano – el programa del buen Samaritano, el programa de Jesús – es un "corazón que ve". Este corazón ve dónde se necesita amor y actúa en consecuencia. (...) Quien ejerce la caridad en nombre de la Iglesia nunca tratará de imponer a los demás la fe de la Iglesia. Es consciente de que el amor, en su pureza y gratuidad, es el mejor testimonio del Dios en el que creemos y que nos impulsa a amar. El cristianismo sabe cuándo es tiempo de hablar de Dios y cuándo es oportuno callar sobre Él, dejando que hable sólo el amor. Sabe que Dios es amor (1 Jn 4,8) y que se hace presente justo en los momentos en que no se hace más que amar"41.

A la hora de transmitir la fe en los hogares se ha de tener muy presente que "el cristianismo, el catolicismo no es un cúmulo de prohibiciones, sino una opción positiva. Y es muy importante que esto se vea nuevamente ya que hoy esta conciencia ha desaparecido casi completamente. Se ha hablado mucho de lo que no está permitido, y ahora hay que decir: Pero nosotros tenemos una idea positiva que proponer: el hombre y la mujer están hechos el uno para el otro; existe una escala por decirlo de algún modo: la sexualidad, eros, ágape, que son las dimensiones del amor; así se forma en primer lugar el matrimonio como encuentro, lleno de felicidad, entre un hombre y una mujer y después la

<sup>41</sup>\_ BENEDICTO XVI, DCE, n° 31

familia, que garantiza la continuidad entre las generaciones; en ella se reconcilian las generaciones entre sí y también las culturas se pueden encontrar. Por tanto, sobre todo es importante poner de relieve lo que gueremos"<sup>42</sup>.

Hoy es necesario subrayar que "la educación cristiana de los hijos no es únicamente una obligación. Para los padres creyentes es también, y de manera muy significativa, un gran gozo y una de las mayores y más entrañables gratificaciones que reciben como padres. Nadie puede discutir que la experiencia admirable y misteriosa de engendrar una nueva vida, prolongando así la de los progenitores, es la mayor alegría y la más grande satisfacción para cualquier pareja humana normal. El gozo es aún mayor cuando los padres pueden constatar cómo los hijos van desarrollando todos los complejos aspectos de su condición humana y que esto les hace felices. Los padres que creen que, en Cristo, el hombre y la mujer alcanzan su plenitud verdadera, viven como el mayor don, como una oportunidad excepcional de hacer lo mejor por los hijos, su condición de transmisores y educadores de la fe. Ello les permite poner, en lo más profundo de la existencia del hijo, los más sólidos fundamentos de la plenitud humana y de la felicidad, sea lo que sea lo que le depare la vida que acaba de estrenar. Al mismo tiempo, disfrutan del gozo inmenso de amarlo con el mismo amor de Dios y compartir con él la ternura, la fortaleza y la paz del amor de Dios que ellos mismos experimentan. La misión de transmisores y educadores en la fe se convierte, entonces, en el ejercicio más alegre, amoroso y apasionante de su condición de padres"43.

Por todo esto también se entiende como uno de los mayores sufrimientos para los padres cristianos es contemplar cómo de mayores se alejan de la fe cristiana: "Sólo quien tiene hijos –reconoce una madre de familia- puede entender cuánto duele verles alejados de Dios. Después de haber puesto sumo cuidado en presentarles a Dios, en enseñarles que les ha soñado felices, en hacerle compañero de su vida, en su catequesis, en sus celebraciones, llega un día en que tus hijos, esos bandidos que parece que al principio aceptan tus valores, comparten tu oración y sienten, como tú, que Dios Padre los tiene abrazados por detrás y por delante, de pronto se cuestionan a ese Dios, les parece una teoría anticuada, una relación infantil o algo caduco y trasnochado. Da igual que lo digan o no, da igual que expresen lo que sienten o pongan cara de indiferencia escéptica... El caso es que, más tarde o más temprano, los hijos se borran de la fe de sus padres para encontrar la suya. [...] Aunque duela, aunque a los

<sup>42</sup>\_ BENEDICTO XVI, De la entrevista concedida a varias televisiones, sobre el viaje a Alemania. Castelgandolfo, 5.08.06.

<sup>43</sup>\_ OBISPOS DE LAS ISLAS BALEARES Y PITIUSAS, Carta Pastoral La familia transmisora y educadora de la fe. Pautas de educación cristiana para las familias ante el nuevo milenio, Mayo 2000, 65-66.

padres nos sangre el alma ver que nuestro hijo vive una temporada de 'orfandad espiritual', hay que respetarle su decisión de abandonar nuestra fe para encontrar la suya, ya que su vida no nos pertenece"44.

Es muy importante el modo concreto como la familia educa en la fe. Es una ayuda prestada en la cercanía de un amor personalizado, en la concreción de lo cotidiano y en la naturalidad de lo diario, lo sencillo y lo normal; la fe se trasmite como por ósmosis. Los padres son quienes mejor pueden hacer resonar la voz de Dios ante sus hijos. Pero a condición de que ellos mismos traten de vivir la fe que pretenden transmitir. "La familia –recuerda Benedicto XVItiene un modo específico de evangelizar, hecho no de grandes discursos o lecciones teóricas, sino a través del amor cotidiano, la sencillez, la concreción y el testimonio diario. Con esta pedagogía transmite los valores más importantes del Evangelio. A través de este método, la fe penetra como por ósmosis, de un modo imperceptible, pero tan real, que también convierte a la familia en el primer y mejor seminario vocaciones al sacerdocio, a la vida consagrada y al celibato en medio del mundo".

Finalmente, creo que es justo reconocer la labor que los abuelos vienen haciendo a la hora de trasmitir la fe a sus nietos: "Deseo referirme ahora –decía Benedicto XVI en Valencia- a los abuelos, tan importantes en las familias. Ellos pueden ser –y son tantas veces- los garantes del afecto y la ternura que todo ser humano necesita dar y recibir. Ellos dan a los pequeños la perspectiva del tiempo, son memoria y riqueza de las familias. Ojalá por ningún concepto sean excluidos del círculo familiar. Son un tesoro que no podemos arrebatarles a las nuevas generaciones, sobre todo cuando dan testimonio de fe ante la cercanía de la muerte"<sup>45</sup>.

#### 5. Dimensión laical

Los esposos cristianos, laicos como son, quedan como consagrados por el sacramento del matrimonio para su misión como Iglesia en el mundo. La espiritualidad familiar se configura como un tomar conciencia y llevar a la práctica, en toda la vida de la familia, esa misión. No han sido llamados a abandonar el mundo, sino a buscar a Dios tratando las realidades temporales y ordenándolas según Dios, señala el Vaticano II (LG 31). "La familia cristiana comenta E. Albuquerque- tiene que asumir la 'mundanidad' como elemento constitutivo de su espiritualidad. El mundo, lugar de la presencia de Dios, es

<sup>44</sup>\_ M. P. AYERRA, La familia, lugar de transmisión de la fe: Sal Terrae 91 (2003) 401-411 aquí 406-407

<sup>45</sup>\_ BENEDICTO XVI, Discurso en el encuentro festivo y testimonial dentro de V Encuentro Mundial de las Familias, Valencia 8.07.06

para el laico el lugar de su encuentro y de su experiencia de Dios. Los esposos no se casan para separarse del mundo sino para, viviendo en el mundo, enriquecerlo y ordenarlo según el plan de Dios: casa, trabajo, ocio, quehacer educativo, compromiso social, relaciones, integran de forma irrenunciable la espiritualidad conyugal-familiar"<sup>46</sup>. "Ni la atención a la familia, ni los otros deberes seculares deben ser algo ajeno a la orientación espiritual de la vida", señala el mismo Concilio (AA 4).

La Familiaris consortio caracteriza la vocación de la familia cristiana -además de formar una comunión-comunidad de personas- en otras tres direcciones fundamentales: el servicio a la vida (nn. 38-41), la participación en el desarrollo de la sociedad (nn 42-48) y la participación en la vida y misión de la Iglesia (nn. 49-64). Las actividades cotidianas de la familia vendrán a ser "como ocasión de unión con Dios y de cumplimiento de su voluntad, así como también de servicio a los demás hombres. Ilevándoles a la comunión con Dios en Cristo"47. La vida espiritual de la familia no debe ser intimista y cerrada, sino abierta a todos los deberes para con los demás en la sociedad. Las palabras de Juan Pablo II son claras: "Resulta especialmente oportuno un apostolado entre las familias, de hogar a hogar, entre los esposos y padres cristianos (...) Cuando éstos dan testimonio de concordia, de unidad y fidelidad... de su amor inquebrantable en medio de pruebas y contrariedades, cuando muestran comprensión y apertura hacia los demás, permaneciendo ellos mismos humildes y vigilantes, son como antorchas encendidas que, en momentos de oscuridad y desconcierto, iluminan y fortalecen a otros esposos y a otros hogares tentados de abatimiento y de abandono, por el egoísmo, la infidelidad e incluso el divorcio y hasta el aborto (...) [Construyen así la sociedad, hacia dentro de la misma familia y hacia fuera, en la sociedad:] Hacia dentro cuando permanecen fieles a la alianza conyugal, no obstante la tentación de infidelidad y abandono, cuando, no existiendo quizá razones humanas para amar, se sique amando con la fuerza de Cristo (...) [Construyen la sociedad, además] cuando esta comunión íntima de cuerpos y espíritu fructifica de modo responsable en hijos a quienes se transmite una auténtica formación humana y cristiana (...) Entonces la sociedad misma se enriquece con todas estas virtudes de las familias cristianas, en la medida que potencian y defienden la honradez y la fidelidad, el perdón y la reconciliación, el don de sí y el espíritu de sacrificio, la convivencia y la paz, el respeto y el espíritu de concordia"48.

<sup>46</sup>\_ E. ALBUQUERQUE, Familia: vocación y misión, 83.

<sup>47</sup>\_ JUAN PABLO II, Christifideles Laici, 17

<sup>48</sup>\_ JUAN PABLO II, Discurso a la V Asamblea Plenaria del Pontificio Consejo para la Familia, 28. o5. 87,.

La espiritualidad familiar debe contribuir a potenciar la solidaridad, acogiendo la interpelación del actual sistema socio-económico que crea cada día md, acogiendo la interpelación del actual sistema socio-económico que crea cada día más 'excluidos', que no tienen nada que hacer en la sociedad frente a los que disfrutan de todo tipo de oportunidades en ella. Juan Pablo II ha presentado a la familia cristiana como "la primera escuela de amor y solidaridad"49. La espiritualidad cristiana familiar tiene que conducir a gestos creativos de solidaridad con las familias marginadas y a intentar corregir el sistema o crear alternativas al mismo. "El amor – caritas – siempre será necesario, incluso en la sociedad más justa. La Iglesia es una de estas fuerzas vivas: en ella late el dinamismo del amor suscitado por el Espíritu de Cristo. Este amor no brinda a los hombres sólo ayuda material, sino también sosiego y cuidado del alma, una ayuda con frecuencia más necesaria que el sustento material. La afirmación según la cual las estructuras justas harían superfluas las obras de caridad, esconde una concepción materialista del hombre: el perjuicio de que el hombre vive "sólo de pan" (Mt 4,4; cf. Dt 8,3), una concepción que humilla al hombre e ignora precisamente los que es más específicamente humano"50.

# 6. La caridad conyugal

La experiencia del amor es el centro y el motor de la vida familiar, la marca profundamente en su nacimiento y evolución. Sin el amor el matrimonio y la familia son algo vacío de contenido. La espiritualidad familiar depende de la veracidad de esta relación y pasa necesariamente por la interpretación del sentido del amor humano que allí se experimenta. Pero "el amor humano necesita ser purificado, madurar y también ir más allá de sí mismo y poder llegar a ser plenamente humano para ser principio de una alegría verdadera y duradera"51. Pues bien, "el Señor se ha dignado sanar este amor, perfeccionarlo y elevarlo con el don especial de la gracia y la caridad" (GS, 49).

#### 6.1. El amor conyugal se convierte en caridad conyugal

"Cristo renueva el designio primitivo que el Creador ha inscrito en el corazón del hombre y de la mujer, y en la celebración del sacramento del matrimonio ofrece un 'corazón nuevo': de este modo los cónyuges no sólo pueden superar la 'dureza del corazón' sino que también y principalmente pueden compartir el amor pleno y definitivo de Cristo, nueva y eterna Alianza hecha carne. Así como el Señor Jesús es el 'testigo fiel', el 'sí' de las promesas de Dios

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>\_ Cf JUAN PABLO II, Homilía en la fiesta de san José en Civitavecchia, 19.0 3. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>\_ BENEDICTO XVI, *DCE*, n° 28.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> BENEDICTO XVI, 5. 06. 06

y consiguientemente la realización suprema de la fidelidad incondicional con que Dios ama a su pueblo, así también los cónyuges cristianos están llamados a participar realmente de la indisolubilidad irrevocable, que une a Cristo con la Iglesia, su esposa, amada por él hasta el fin<sup>52</sup>.

El Espíritu que infunde el Señor renueva el corazón y hace al hombre y a la mujer capaces de amarse como Cristo nos amó. El amor conyugal alcanza de este modo la plenitud a la que está ordenado interiormente, la caridad conyugal, que es el modo propio y específico con que los esposos participan y están llamados a vivir la misma caridad de Cristo que se dona en la Cruz... En virtud de la sacramentalidad de su matrimonio, los esposos quedan vinculados uno a otro de la manera más profundamente indisoluble. Su recíproca pertenencia es representación real, mediante el signo sacramental, de la misma relación de Cristo con la Iglesia. Los esposos son, por tanto, el recuerdo permanente, para la Iglesia, de lo que acaeció en la Cruz"53.

Tertuliano ha expresado muy bien la grandeza y belleza de esta vida conyugal en Cristo: "¿Cómo lograré exponer la felicidad de ese matrimonio que la Iglesia favorece, que la ofrenda eucarística, que la bendición sella, que los ángeles anuncian y que el Padre ratifica?... ¡Qué yugo el de los dos fieles unidos en una sola esperanza, en un solo propósito, en una sola observancia, en una sola servidumbre! Ambos son hermanos y los dos sirven juntos; no hay división ni en la carne ni en el espíritu. Al contrario, son verdaderamente dos en una sola carne y donde la carne es única, único es el espíritu"54

Esta caridad conyugal, regalo del Espíritu Santo, ha de crecer cada día impulsando a una comunión de amor a todos los niveles (del cuerpo, del carácter, del corazón, de la inteligencia y voluntad, del alma).

"El amor que desea estar en el corazón del matrimonio se pone en estado de gracia el día de la boda. Mientras que el contrato sacramental encuentra inmediatamente toda su realidad, el amor solamente empieza a ofrecerse con el trabajo lento y con los enriquecimientos de la caridad. Tiene que aprender cómo amar con el mismo amor con que Dios ama. Si ese amor es fiel, Dios lo utilizará en lo que realiza en el corazón de los esposos, despojándolos de su egoísmo, purificándolos, enseñándoles, a veces duramente, dolorosamente, como en una escuela práctica de santidad, una presencia al otro que sirva a la presencia de Dios. Y Dios lo utilizará también en lo que subsiste de irrealiza-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>\_ Juan Pablo II, *FC*. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>\_ Juan Pablo II , *FC* 13.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> TERTULIANO, *Ad uxorem,* II, VIII. Citado en JUAN PABLO II, *FC*, 13.

ble en todo amor humano. El apetito de felicidad se abre a la eternidad. Un amor en estado de gracia, un amor agraciado introduce en el mundo de la vida divina. Lo sabemos porque lo hemos visto: la caridad puede realizar ese prodigio de vincular cada vez más a dos esposos en su amor y de despertar en ellos cada vez más el hambre y la sed del Dios amor. Colmados y hambrientos: el lejano ideal de hoy puede llegar a ser la realidad de mañana. Es la obra de la caridad. Allí está Dios sosteniéndolos y alimentándolos; Dios está aquí, personalmente. llevándolos a Dios"55.

La caridad constituye el corazón "de aquella alianza nueva y eterna que Jesucristo ha sellado con su propia sangre y, por derivación y participación, de aquella alianza que es el pacto conyugal elevado a sacramento de Cristo y de la Iglesia. Por tanto, la espiritualidad matrimonial consiste en "vivir una caridad verdaderamente plena y universal: la caridad hacia Dios en primer lugar, del que han de desear la gloria y la dilatación de su reino; la caridad hacia los hijos en segundo lugar, a la luz del principio paulino de que 'la caridad... no busca el propio interés'; la caridad mutua, finalmente, por la que cada uno procura el bien del otro y se adelanta a sus buenos deseos, sin imponer arbitrariamente su propia voluntad. Esto dice cómo la espiritualidad matrimonial requiere un coherente compromiso moral y un largo camino hacia la santificación, que se nutre de las alegrías y de los sacrificios de cada día"56.

En la perspectiva de la alianza, la caridad conyugal manifiesta inmediatamente su doble e inseparable dimensión<sup>57</sup>:

a. La caridad conyugal como caridad litúrgica.

El contenido litúrgico de la espiritualidad conyugal y familiar se funda en el sacerdocio de los esposos y de la familia constituida sobre todo por esto "Iglesia doméstica": "También la familia cristiana ha sido inserta en la Iglesia pueblo sacerdotal... de tal modo la familia cristiana está llamada a santificarse y a santificar la comunidad eclesial y el mundo"58

La teología, e incluso algunos textos magisteriales, hablan del matrimonio cristiano como de un sacramento de consagración, no en el sentido de efectuar una nueva consagración como aquella unida al carácter sacramental, sino en el

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>\_ A. M. CARRE, Compañeros de eternidad, 116-117.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>\_ JUAN PABLO II, Alocución a los obispos de la Romaña, 2.5.86.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Sigo en este apartado a D. TETTAMANZI, La famiglia, via della Chiesa, Milano 1991, 2ª ed., 233-241.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Cf JUAN PABLO II, FC 55.

sentido de retomar y de especificar la consagración efectuada por el bautismo y la confirmación: de especificarla en el sentido ya dicho de una modalidad nueva (como 'unidad de dos') y de un contenido nuevo (el amor conyugal).

No se debe olvidar que, precisamente en cuanto sacramento el matrimonio es un acto litúrgico: "El matrimonio cristiano, como todos los sacramentos... es en sí mismo un acto litúrgico de glorificación a Dios en Jesucristo y en la Iglesia. Celebrándolo, los cónyuges cristianos profesan su gratitud a Dios por el bien sublime que se les da de poder revivir en su existencia conyugal y familiar el amor mismo de Dios por los hombres y del Señor Jesús por la Iglesia, su esposa"59.

#### b. La caridad conyugal como caridad salvífica.

Precisamente porque es litúrgica, la caridad conyugal es salvífica, o sea, fuente de salvación para los esposos, los hijos, la Iglesia y el mundo. La salvación consiste inseparablemente en el perdón del pecado y la comunicación de la vida nueva en Cristo. El don del Espíritu es fuente al mismo tiempo de purificación y de santificación.

El autor de la Carta a los Efesios recuerda estos dos aspectos como fruto de la presencia activa del Espíritu. El Vaticano II dice: en virtud del misterio de la muerte y resurrección de Cristo, dentro del cual se inserta el matrimonio cristiano, el amor conyugal viene purificado y santificado: "El Señor se ha dignado sanar y elevar este amor con un especial don de gracia y de caridad" (GS nº 49).

Se abre aquí un doble ámbito que caracteriza la vida espiritual de los esposos y de la familia cristiana: el ámbito de la conversión y el ámbito de la santificación

• La 'conversión'. Hace muchos años, en los bosques de Normandía (Francia), se encontró un viejo pergamino –abandonado tal vez allá por antiguos habitantes de la zona– que decía: "Decidimos que había una forma de cambiar el mundo entero: cambiarnos a nosotros mismos. Decidimos que el principio cardinal de toda reforma es la transformación del alma del individuo. Decidimos que Dios nos había puesto en este pequeño lugar con el único propósito de embellecerlo paran El".

La conversión es un hecho fundamental y no se puede eliminar de la vida según el Espíritu: la primera conversión, aquella bautismal que en la remisión del pecado genera la "criatura nueva", y las conversiones sucesivas, necesarias por la infidelidad al don de la vida nueva en Cristo. En

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> JUAN PABLO II, FC, 56

el ámbito específico del matrimonio su misma realidad fundamental, es decir el amor, tiene necesidad de continua purificación, el amor conyugal y familiar está siempre amenazado de "disgregación" (ruptura o debilitamiento de la comunión) y también amenazado de "egoísmo" (negación o debilitamiento de la entrega). La espiritualidad familiar no puede, pues, prescindir de una permanente conversión.

• La conversión está orientada por su naturaleza a la 'reconciliación' con Dios y con los hermanos. El amor humano, dada la condición de los hombres, es frágil y muchas veces está herido y tiene sus fallos. "La comunión familiar puede ser conservada y perfeccionada sólo con un gran espíritu de sacrificio. Exige, en efecto, una pronta y generosa disponibilidad de todos y cada uno a la comprensión, a la tolerancia, al perdón, a la reconciliación. Ninguna familia ignora que el egoísmo, el desacuerdo, las tensiones, los conflictos atacan con violencia y a veces hieren mortalmente la propia comunión: de aquí las múltiples y variadas formas de división en la vida familiar"60.

El perdón es la sanación de esas heridas porque aquel que se ha sentido herido, habiendo experimentado tantas veces el perdón de Dios, se anima a hacer otro tanto y comenzar de nuevo. El per-dón, es decir, el darse por encima de las dificultades, es la expresión máxima del amor revelado en la cruz. Cuando el otro, esposo o esposa, ha perdonado gratuitamente movido por el Espíritu, cura de verdad las heridas. Perdonar no es siempre fácil pero siempre es necesario, porque perdonar implica también aceptar nuestras imperfecciones. Con el paso de los años... los esposos se van entrenando mutua y pacientemente. Llegan a aprender que quien ama más y mejor, es el que está mejor capacitado para tomar la iniciativa a la hora de perdonar. Porque no se puede olvidar que el Señor es guien confía los esposos el uno al otro, y a ambos los hijos, y es El guien otorga una gracia inagotable que los acompaña a lo largo de todo su itinerario familiar. "Cada familia está llamada por el Dios de la paz a hacer la experiencia gozosa y renovadora de la 'reconciliación', esto es, de la comunión reconstruida, de la unidad nuevamente encontrada. En particular la participación en el sacramento de la reconciliación y en el banquete único del cuerpo de Cristo ofrece a la familia cristiana la gracia y la responsabilidad de superar toda división y caminar hacia la plena verdad de la comunión querida por Dios, respondiendo así al vivísimo deseo del Señor: "que todos sean una sola cosa" (FC 21)

Por todo esto que Juan Pablo II afirme: "La celebración de este sacramento adquiere significado particular para la vida familiar. En efecto, mientras mediante la fe descubren cómo el pecado contradice no sólo su

<sup>60</sup>\_ JUAN PABLO II, FC 21

alianza con Dios, sino también la alianza de los cónyuges y la comunión de la familia, los esposos y todos los miembros de la familia son alentados al encuentro con Dios 'rico en misericordia', el cual, infundiendo su amor más fuerte que el pecado, reconstruye y perfecciona la alianza conyugal y la comunión familiar"61

A esta luz asume un significado particular el intercambio de la paz en la celebración eucarística, en la cual los esposos, al participar juntos, son signo de la reconciliación alcanzada y, al mismo tiempo, interpelación a una constante conversión.

#### 7. La plegaria familiar: expresión de la espiritualidad familiar.

La oración en familia, que en otros tiempos fuera muy extensa, ha quedado hoy muy reducida y a veces, desgraciadamente, relegada al olvido. Dejando a un lado prácticas y expresiones que hoy resultan ingenuas o anacrónicas, es preciso crear expresiones nuevas que respondan a las características propias de la oración familiar. La "Familiaris consortio" (n. 59) señala las siguientes:

- Hecha en común. Los esposos juntos, los padres junto con los hijos y con los abuelos, cuando sea posible.
- Fruto y exigencia de comunión. No deben rezar juntos los que viven enfadados, pero a veces, justamente la oración en común es la oportunidad de la reconciliación
- Su contenido original es la misma vida de familia: alegrías y dolores, esperanzas y tristezas, nacimientos y cumpleaños, aniversarios de la boda de los padres, partidas, alejamientos y regresos, elecciones importantes y decisivas, muerte de las personas queridas, etc...
- No es una evasión que desvía del compromiso, sino que empuja fuertemente a él (FC. 62).
- Los padres han de iniciar a sus hijos en el progresivo descubrimiento del misterio de Dios y en el coloquio personal con El, sobre todo con su testimonio (FC. 60).

Sin embargo hemos de reconocer que el proceso de secularización de las sociedades modernas ha afectado hondamente a las familias. No sólo en sus comportamientos externos, sino en la misma raíz de la idea de familia que viven las generaciones más jóvenes.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Juan Pablo II, *FC* 58.

Así ocurre que "muchas veces, incluso entre esposos creyentes, no se llega a compartir en diálogo abierto y sincero la experiencia de la fe. Si la fe es auténtica constituye un aliento vital inseparable de la vida cotidiana, de las opciones y compromisos que vamos asumiendo en ella, especialmente en las cuestiones de mayor proyección en nuestra vida, como son las que se comparten en la vida conyugal. Comunicar la fe entre los esposos no consiste esencialmente en razonar juntos sobre verdades o contenidos religiosos, sino más en manifestar con sencillez el uno al otro la fuerza o debilidad de las propias convicciones, en expresar sinceramente los sentimientos religiosos, en descubrir las dudas o seguridades como petición u oferta de ayuda, en buscar y acoger juntos la presencia de Dios en las realidades cotidianas de la vida compartida. En el contexto de la vida matrimonial, la fe personal de cada uno de los esposos se va transformando en una fe conyugalmente vivida y compartida, en crecimiento común. De esta experiencia brota la oportunidad y la necesidad de orar, celebrar, reflexionar y expresar juntos la fe"62.

Madre Teresa de Calcuta decía: "Es necesario volver a traer la oración dentro de la familia. Cuando una familia ora, no se derrumba: la familia que ora, permanece en pie". Si nunca se reza en casa, ¿qué impide a los más pequeños actuar como si Dios no existiese? Orar en casa es una cosa estupenda. Algunos niños cuando ven rezar a otros se quedan sorprendidos: nunca lo habían visto en su propia casa. Madre Teresa solía añadir: "Cuando se ora, los semblantes se hacen más bellos". Es que la oración nos hace ver todo a la luz de Dios y nos hace descubrir la belleza auténtica de las personas.

"Ha llegado el momento –recuerda Benedicto XVI- de reafirmar la importancia de la oración ante el activismo y el secularismo de muchos cristianos comprometidos en el servicio caritativo. Obviamente, el cristiano que reza no pretende cambiar los planes de Dios o corregir lo que Dios ha previsto. Busca más bien el encuentro con el Padre de Jesucristo, pidiendo que esté presente, con el consuelo de su Espíritu, en él y en su trabajo. La familiaridad con el Dios personal y el abandono a su voluntad impiden la degradación del hombre, lo salvan de la esclavitud de doctrinas fanáticas y terroristas. Una actitud auténticamente religiosa evita que el hombre se erija en juez de Dios, acusándolo de permitir la miseria sin sentir compasión por sus criaturas. Pero quien pretende luchar contra Dios apoyándose en el interés del hombre, ¿con quién podrá contar cuando la acción humana se declare impotente?"63. Y el Papa sugiere también algunas iniciativas concretas: "Por eso tenemos que hacer todo lo que favorezca a la familia: círculos familiares, categuesis familiares,

<sup>62</sup>\_ OBISPOS DE PAMPLONA, BILBAO, SAN SEBASTIÁN Y VITORIA, Trasmitir hoy la fe, Carta Pastoral de Cuaresma 2001, Idatz, San Sebastián 2001, 4

<sup>63</sup>\_ BENEDICTO XVI, DCE, 37.

enseñar la oración en familia. Esto me parece muy importante: donde se hace oración juntos, está presente el Señor, está presente la fuerza que puede romper incluso la 'esclerocardía', la dureza de corazón que, según el Señor, es el verdadero motivo del divorcio. Sólo la presencia del Señor, y nada más, nos ayuda a vivir realmente lo que desde el inicio el Creador quiso y el Redentor renovó. Enseñar la oración en familia y así invitar a la oración con la Iglesia"64.

Los padres pueden enseñar mucho a sus hijos en este sentido hasta con sus gestos y actitudes. Es necesario que venzan falsos pudores y superen una concepción estrecha de lo que es la oración cristiana. ¿Quién no recuerda la anécdota que cuenta el P. Duval, aquel jesuita francés famoso por sus canciones? Todas las noches, antes de acostarse, se reunían sus padres y hermanos para hacer la oración familiar. Rezaban el rosario. El, un niño de ocho o nueve años, llegó a pensar: "Mi padre que es tan valiente, que manda en casa... que no se inmuta ante el alcalde... ahora se hace un niño pequeño ante Dios... Debe ser muy grande Dios para que se arrodille mi padre ante El y también muy bueno para que se ponga a hablarle sin mudarse de ropa...

En cambio a mi madre nunca le vi de rodillas. Demasiado cansada, se sentaba en medio, el más pequeño entre sus brazos... Debe ser muy sencillo Dios, cuando se le puede hablar teniendo un niño en brazos y en delantal. Y debe ser una persona muy importante para que mi madre no haga caso ni del gato ni de la tormenta.

Las manos de mi padre -cubriendo con ellas la frente- y los labios de mi madre me enseñaron de Dios mucho más que mi catecismo. Dios es una persona. Muy cercana. A la que se habla con gusto después del trabajo "65.

# 8. Algunos retos a la espiritualidad familiar en el mundo de hoy

"¿Cómo comunicar a la gente de hoy la belleza del matrimonio? Vemos cómo muchos jóvenes tardan en casarse por la Iglesia, porque tienen miedo de hacer una opción definitiva. Más aún, también tardan en casarse por lo civil. A muchos jóvenes y también a muchos no tan jóvenes, una opción definitiva les parece un vínculo contra la libertad. Tienen miedo de fallar al final. Tienen miedo de que esta forma jurídica, como ellos la perciben, sea una carga exterior que apaque el amor.

Es preciso ayudarles a comprender que no se trata de un vínculo jurídico, de una carga que se asume con el matrimonio. Al contrario, la profundidad y

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>\_ BENEDICTO XVI, Encuentro con los sacerdotes y diáconos de Roma, 2.03.06.

<sup>65</sup>\_ J. SANS VILA, ¿Por qué me hice sacerdote?, Salamanca 1965, 98-100.

la belleza radican precisamente en el hecho de que es una opción definitiva. Sólo así el matrimonio puede hacer madurar el amor en toda su belleza. Pero ¿cómo comunicarlo? Creo que es un problema que afrontamos todos "66.

Hay que aproximar lo más posible la espiritualidad a la realidad que viven las familias concretas evitando caer en el espiritualismo o en el intimismo. Necesitamos una espiritualidad familiar que tenga en cuenta las culturas diversas, las distintas organizaciones de la vida familiar, incluso la red de relaciones económicas en que se desenvuelve y la evolución de la familia en el tiempo. Una espiritualidad no sólo centrada en el matrimonio, en la unión conyugal, dimensión importante pero no la única de la vida familiar, sino abierta a los hijos y a las relaciones de la familia con otras personas y grupos dentro de la sociedad, asumiendo también las ambigüedades, conflictos y eventuales fracasos de la vida real. Las crisis en la vida matrimonial y familiar no han de significar necesariamente el fin de nada. Al contrario, frecuentemente son señales de vida y pueden representar un avance hacia una situación mejor. Significan que una etapa está cubierta, que hay que dar un paso adelante. Pueden ser señales de esperanza, si suponen llamadas a la generosidad, a la desinstalación, a la creatividad y al dinamismo. El Papa Benedicto XVI comentando los testimonios en el V Encuentro Mundial de Familias en Valencia decía: "Pero también fue importante el testimonio de las crisis que han sufrido. Uno de esos matrimonios casi había llegado al divorcio. Explicaron cómo habían aprendido a superar esa crisis, el sufrimiento ante la alteridad del otro, y cómo habían aprendido a aceptarse de nuevo. Precisamente al superar el momento de la crisis, del deseo de separarse, creció una nueva dimensión del amor y se abrió una puerta hacia una nueva dimensión de la vida, que sólo podría abrirse soportando el sufrimiento de la crisis. Esto me parece muy importante. Hoy se llega a la crisis en el momento en que constata la diversidad de temperamentos, la dificultad de soportarse cada día, durante toda la vida. Entonces al final se decide: ¡Separémonos!

A través de estos testimonios hemos comprendido que en la crisis, soportando el momento en que parece que ya no se puede más, realmente se abren nuevas puertas y una nueva belleza del amor. Una belleza hecha sólo de armonía no es una verdadera belleza; le falta algo; es deficitaria. La verdadera belleza necesita también el contraste. Lo oscuro y lo luminoso se completan. La uva para madurar no sólo necesita el sol, sino también la lluvia; no sólo el día, sino también la noche"67.

<sup>66</sup>\_ BENEDICTO XVI, Encuentro con los sacerdotes de la diócesis de Albano. Castelgandolfo, 31 de agosto de 2006.

<sup>67</sup>\_ BENEDICTO XVI, Encuentro con los sacerdotes de la diócesis de Albano. Castelgandolfo, 31 de agosto de 2006.

No es fácil vivir una espiritualidad familiar que reúna todas estas características. Por eso conviene concebirla como una espiritualidad en camino, como un viaje nacido de la convocación de Dios que, a través de avances y retrocesos, contrariedades y tentaciones, conduce hacia el Amor infinito. El anhelo de una comunión perfecta en el amor, si no se puede realizar plenamente en este mundo, se verá satisfecho en la plenitud escatológica. Mientras tanto, el crecimiento siempre es posible. "Día a día -afirmaba el Papa en su viaje a Estados Unidos en 1987- las parejas de esposos cristianos están llamadas a abrir sus corazones cada vez más al Espíritu Santo, cuyo poder nunca faltará y que los hará capaces de amarse el uno al otro como Cristo nos ha amado. [...] Todo esto constituye la norma de vida y el programa de crecimiento personal de las parejas cristianas. Y toda comunidad cristiana tiene una grande responsabilidad de ayudar a las parejas cristianas en su amor"68.

El matrimonio y la familia se encuentran al principio y al final de la Sagrada Escritura. Desde el Génesis: "Creó Dios al hombre y a la mujer", y "vio que era muy bueno" hasta el fin del Apocalipsis, con las bodas del Cordero. Porque Dios es Amor. Por ello el amor será siempre, pues, es "más fuerte que la muerte". La realidad es y será familia.

> + Manuel Sánchez Monge, Obispo de Mondoñedo-Ferrol

#### 1.6. AXENDA DO BISPO

#### **XULLO**

11 Sábado Ferreira do Valadouro

Preside a Eucaristía co gallo do 50° Aniversario da presenza da comunidade das Fillas da Virxe das Dores.

12 Domingo Sta. Icía

Realiza a Visita Pastoral á Parroquia de Sta. Icía de Trasancos

<sup>68</sup>\_ JUAN PABLO II, Homilía en la Misa en Columbia (USA, 11.0 9. 87.

#### Luns 13

# Santiago de Compostela

Reúnese cos delegados diocesanos de Galicia encargados da Pastoral Xuvenil

#### Martes 14

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Mércores 15

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

### Xoves 16

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Venres 17

# Santiago de Compostela

Preside a Eucaristía e saúda a un grupo de Peregrinos de Alicante

#### Sábado 18

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Domingo 19

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Luns 20

#### Vilanova de Lourenzá

Visita ós participantes no campamento Diocesano

# Martes 21 Mondoñedo

Varias audiencias no Bispado

# Mércores 22 Mondoñedo

Preside a reunión do Consello de Goberno

# Xoves 23 Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

# Venres 24 Santiago de Compostela

Asiste á reunión da Provincia Eclesiástica

# Sábado 25 Santiago de Compostela

Asiste á celebración da festividade do Apóstolo

# Domingo 26 Celeiro

Preside a Eucaristía e procesión na Honra da Virxe do Carme

# Luns 27 Celeiro

Preside a Eucaristía na Honra de Sta. Ana

# Martes 28 Mondoñedo

Varias audiencias no Bispado

#### Mércores 29

#### Piñeiros - Narón

Preside a Eucaristía, na comunidade das Hermanitas de los Ancianos Desamparados, na honra de Sta. Marta.

#### Guitiriz

Visita a un grupo de xoves que se encontran a realizar o Camiño de Santiago

# Venres 31

# Madrid

Asiste ó Encontro co Nuncio Apostólico cos bispos ordenados por él.

#### **AGOSTO**

#### Sábado 1

# Benquerencia

Confirma a un grupo de rapaces e rapazas

# Domingo 2

#### Narón

Preside a Eucaristía na Parroquia de S. Xosé Obreiro, co gallo do 50 Aniversario da Parroquia.

#### Mércores 5

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Xoves 6

# Mos

Confirma a un grupo de rapaces e rapazas na Parroquia de S. Xiao

#### Venres 7

#### Mondoñedo

Asiste á celebración das Vodas de Ouro Sacerdotais do Cardeal D. Antonio Mª Rouco Varela

#### Sábado 8

#### **Ferrol**

Preside a Eucaristía na Residencia de Maiores "Mi Casa"

#### Luns 10

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

# Martes 11 – Mércores 12 Mondoñedo

Asiste o Encontro das Familias no Seminario

### Xoves 13

#### Ferrol

Preside a reunión da Delegación do Clero

#### Venres 14

#### Ferrol

Preside a Eucaristía na que se conmemora o 50° Aniversario da concesión do título de Concatedral á Parroquial de S. Xiao.

# Domingo 23

#### Cedeira

Preside o funeral polo pasamento do Rvdo. D. José María Caruncho

#### **SETEMBRO**

#### Sábado 5

#### **Bretoña**

Confirma a un grupo de rapaces e rapazas

#### Domingo 6

#### **Pígara**

Confirma a un grupo de rapaces e rapazas

# Luns 7

#### Madrid

Asiste á despedida do Nuncio Apostólico

#### Martes 8

#### Ribadeo

Preside a Eucaristía co gallo do centenario da nova imaxe da Santísima Virxe

# Mércores 9

# Santiago

Participa nas Xornadas de Teoloxía do ITC Santiago

#### Poio

9-11: Participa nas Xornadas de Formación Permanente de sacerdotes de Galicia

# Domingo 13

#### Mondoñedo

Preside os actos co gallo da festividade da Virxe dos Remedios

#### Luns 14

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Martes 15

#### Ferreira do Valadouro

Preside a Eucaristía co gallo da festividade da Virxe das Dores

#### Mércores 16

#### Mondoñedo

Varias audiencias no Bispado

#### Xoves 17

#### Viveiro

Visita ás MM. Dominicas de Viveiro,

#### Burela

Visita a D. José García Gómez no Hospital e a las religiosas

#### Venres 18

## Mondoñedo

Preside a Asamblea de Programación do Curso 2009 – 2010

#### Sábado 19

# Santiago de Compostela

Asiste ao "I Encontro de Centros de Menores de Galicia de Iniciativa Social Cristiá", realizando unha ponencia sobre "Sentido e Misión dos Centros de Menores Hoxe"

#### **Viveiro**

Preside o funeral polo pasamento do Rvdo. D. José García Gómez

Luns 21 – Martes 22

#### Poio

Asiste ó encontro de Superiores Maiores e Bispos

#### Mércores 23

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Xoves 24

#### Ferrol

Recibe ó Consello Xeral de Marta y María

Preside a Eucaristía na Capela do Colexio Tirso de Molina co gallo da festividade da Virxe da Mercé

#### Venres 25

#### Santiago de Compostela

Asiste á apertura do Curso Académico 2009 – 2010 no ITC

#### Sábado 26

# Santiago de Compostela

Asiste ó Encontro de CEDIS

#### As Pontes

Preside a Eucaristía co gallo dos 25 anos da creación do Equipo Pastoral

# Domingo 27

# Cospeito

Preside a Eucaristía na Parroquia de Santa María

#### Luns 28

#### **Ferrol**

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Martes 29

#### Ferrol

Varias audiencias na Domus Ecclesiae

#### Mercores 30

#### Valladolid

Preside a Eucaristía dentro da novena á Virxe das Angustias co gallo da súa Coroación.



- 2.1. MENSAXE DO SANTO PADRE BENEDICTO XVI PARA A XORNADA MUNDIAL DAS MISIONS 2009
- 2.2. CARTA APOSTÓLICA EN FORMA DE "MOTU PROPRIO" ECCLESIAE UNITATEM DO SUMO PONTÍFICE BENEDICTO XVI PARA A REFORMA DA COMISIÓN "ECCLESIA DEI"

# 2. SANTA SE

# 2.1. MENSAXE DO SANTO PADRE BENEDICTO XVI PARA A XORNADA MUNDIAL DAS MISIONS 2009

# "LAS NACIONES CAMINARÁN EN SU LUZ" (AP 21, 24)

En este domingo, dedicado a las misiones, me dirijo ante todo a vosotros, Hermanos en el ministerio episcopal y sacerdotal, y también a vosotros, hermanos y hermanas de todo el Pueblo de Dios, para exhortar a cada uno a reavivar en sí mismo la conciencia del mandato misionero de Cristo de hacer "discípulos a todos los pueblos" (*Mt* 28,19), siguiendo los pasos de san Pablo, el Apóstol de las Gentes.

"Las naciones caminarán en su luz" (Ap 21,24). Objetivo de la misión de la Iglesia es en efecto iluminar con la luz del Evangelio a todos los pueblos en su camino histórico hacia Dios, para que en Él tengan su realización plena y su cumplimiento. Debemos sentir el ansia y la pasión por iluminar a todos los pueblos, con la luz de Cristo, que brilla en el rostro de la Iglesia, para que todos se reúnan en la única familia humana, bajo la paternidad amorosa de Dios.

Es en esta perspectiva que los discípulos de Cristo dispersos por todo el mundo trabajan, se esfuerzan, gimen bajo el peso de los sufrimientos y donan la vida. Reafirmo con fuerza lo que ha sido varias veces dicho por mis venerados Predecesores: la Iglesia no actúa para extender su poder o afirmar su dominio, sino para llevar a todos a Cristo, salvación del mundo. Nosotros no pedimos sino el ponernos al servicio de la humanidad, especialmente de aquella más sufriente y marginada, porque creemos que "el esfuerzo orientado al anuncio del Evangelio a los hombres de nuestro tiempo... es sin duda alguna un servicio que se presenta a la comunidad cristiana e incluso a toda la humanidad" (*Evangelii nuntiandi*, 1), la cual "está conociendo grandes conquistas, pero parece haber perdido el sentido de las realidades últimas y de la misma existencia" (*Redemptoris missio*, 2).

#### 1. Todos los Pueblos llamados a la salvación

La humanidad entera tiene la vocación radical de regresar a su fuente, que es Dios, el único en Quien encontrará su realización final mediante la restauración de todas las cosas en Cristo. La dispersión, la multiplicidad, el conflicto, la enemistad serán repacificadas y reconciliadas mediante la sangre de la Cruz, y reconducidas a la unidad.

El nuevo inicio ya comenzó con la resurrección y exaltación de Cristo, que atrae a sí todas las cosas, las renueva, las hace partícipes del eterno gozo de Dios. El futuro de la nueva creación brilla ya en nuestro mundo y enciende, aunque en medio de contradicciones y sufrimientos, la esperanza de una vida nueva. La misión de la Iglesia es la de "contagiar" de esperanza a todos los pueblos. Para esto Cristo llama, justifica, santifica y envía a sus discípulos a anunciar el Reino de Dios, para que todas las naciones lleguen a ser Pueblo de Dios. Es sólo al interno de dicha misión que se comprende y autentifica el verdadero camino histórico de la humanidad. La misión universal debe convertirse en una constante fundamental de la vida de la Iglesia. Anunciar el Evangelio debe ser para nosotros, como lo fue para el apóstol Pablo, un compromiso impostergable y primario.

# 2. Iglesia peregrina

La Iglesia universal, sin confines y sin fronteras, se siente responsable del anuncio del Evangelio a pueblos enteros (cf. *Evangelii nuntiandi*, 53). Ella, germen de esperanza por vocación, debe continuar el servicio de Cristo al mundo. Su misión y su servicio no son a la medida de las necesidades materiales o incluso espirituales que se agotan en el marco de la existencia temporal, sino de una salvación trascendente, que se actúa en el Reino de Dios (cf. *Evangelii nuntiandi*, 27). Este Reino, aun siendo en su plenitud escatológico y no de este mundo (cf. *Jn* 18,36), es también *en* este mundo y en su historia fuerza de justicia, de paz, de verdadera libertad y de respeto de la dignidad de cada hombre. La Iglesia busca transformar el mundo con la proclamación del Evangelio del amor, "que ilumina constantemente a un mundo oscuro y nos da la fuerza para vivir y actuar... y así llevar la luz de Dios al mundo" (*Deus caritas est*, 39). Es a esta misión y servicio que, con este Mensaje, llamo a participar a todos los miembros e instituciones de la Iglesia.

#### 3. Missio ad gentes

De este modo, la misión de la Iglesia es la de llamar a todos los pueblos a la salvación operada por Dios a través de su Hijo encarnado. Es necesario por lo tanto renovar el compromiso de anunciar el Evangelio, que es fermento de libertad y de progreso, de fraternidad, de unidad y de paz (cf. <u>Ad gentes</u>, 8). Deseo "confirmar una vez más que la tarea de la evangelización de todos los hombres constituye la misión esencial de la Iglesia" (<u>Evangelii nuntiandi</u>, 14), tarea y misión que los amplios y profundos cambios de la sociedad actual hacen cada vez más urgentes. Está en cuestión la salvación eterna de las personas, el fin y la realización misma de la historia humana y del universo. Animados e inspirados por el Apóstol de las gentes, debemos ser conscientes de que Dios tiene un pueblo numeroso en todas las ciudades recorridas también

por los apóstoles de hoy (cf. *Hch* 18,10). En efecto "la promesa vale para vosotros y para vuestros hijos y, además, para todos los que llame el Señor nuestro Dios, aunque estén lejos" (*Hch* 2,39).

La Iglesia entera debe comprometerse en la missio ad gentes, hasta que la soberanía salvadora de Cristo se realice plenamente: "Pero ahora no vemos todavía que todo le esté sometido" (Hb 2,8).

# 4. Llamados a evangelizar también mediante el martirio

En esta Jornada dedicada a las misiones, recuerdo en la oración a quienes han hecho de su vida una exclusiva consagración al trabajo de evangelización. Una mención particular es para aquellas Iglesias locales, y para aquellos misioneros y misioneras que se encuentran testimoniando y difundiendo el Reino de Dios en situaciones de persecución, con formas de opresión que van desde la discriminación social hasta la cárcel, la tortura y la muerte. No son pocos quienes actualmente son llevados a la muerte por causa de su "Nombre". Es aún de una actualidad tremenda lo que escribía mi venerado Predecesor, el Papa Juan Pablo II: "La memoria jubilar nos ha abierto un panorama sorprendente, mostrándonos nuestro tiempo particularmente rico en testigos que, de una manera u otra, han sabido vivir el Evangelio en situaciones de hostilidad y persecución, a menudo hasta dar su propia sangre como prueba suprema" (Novo millennio ineunte, 41).

La participación en la misión de Cristo, en efecto, marca también la vida de los anunciadores del Evangelio, para quienes está reservado el mismo destino de su Maestro. "Recordad lo que os dije: No es el siervo más que su amo. Si a mí me han perseguido, también a vosotros os perseguirán" (*In* 15,20). La Iglesia sigue el mismo camino y sufre la misma suerte de Cristo, porque no actúa según una lógica humana o contando con las razones de la fuerza, sino siguiendo la vía de la Cruz y haciéndose, en obediencia filial al Padre, testigo y compañera de viaje de esta humanidad.

A las Iglesias antiguas como a las de reciente fundación les recuerdo que han sido colocadas por el Señor como sal de la tierra y luz del mundo, llamadas a difundir a Cristo, Luz de las gentes, hasta los extremos confines de la tierra. La *missio ad gentes* debe constituir la prioridad de sus planes pastorales.

A las Obras Misionales Pontificias dirijo mi agradecimiento y mi aliento por el indispensable trabajo de animación, formación misionera y ayuda económica que aseguran a las jóvenes Iglesias. A través de estas Instituciones pontificias se realiza en modo admirable la comunión entre las Iglesias, con el intercambio de dones, en la solicitud mutua y en la común proyección misionera.

#### 5. Conclusión

El empuje misionero ha sido siempre signo de vitalidad de nuestras Iglesias (cf. *Redemptoris missio*, 2). Es necesario, sin embargo, reafirmar que la evangelización es obra del Espíritu y que incluso antes de ser acción es testimonio e irradiación de la luz de Cristo (cf. *Redemptoris missio*, 26) por parte de la Iglesia local, que envía sus misioneros y misioneras para ir más allá de sus fronteras. Pido por lo tanto a todos los católicos que recen al Espíritu Santo para que aumente en la Iglesia la pasión por la misión de difundir el Reino de Dios, y que sostengan a los misioneros, las misioneras y las comunidades cristianas comprometidas en primera línea en esta misión, a veces en ambientes hostiles de persecución.

Al mismo tiempo invito a todos a dar un signo creíble de comunión entre las Iglesias, con una ayuda económica, especialmente en la fase de crisis que está atravesando la humanidad, para colocar a las Iglesias locales en condición de iluminar a las gentes con el Evangelio de la caridad.

Nos guíe en nuestra acción misionera la Virgen María, estrella de la Nueva Evangelización, que ha dado al mundo a Cristo, puesto como luz de las gentes, para que lleve la salvación "hasta el extremo de la tierra" (Hch 13,47).

A todos mi Bendición.

Vaticano, 29 de junio de 2009.

BENEDICTUS PP. XVI

# 2.2. CARTA APOSTÓLICA EN FORMA DE "MOTU PROPRIO" ECCLESIAE UNITATEM DO SUMO PONTÍFICE BENEDICTO XVI PARA A REFORMA DA COMISIÓN "ECCLESIA DEI"

1. La tarea de conservar la unidad de la Iglesia, con la solicitud de ofrecer a todos las ayudas para responder de manera oportuna a esta vocación y gracia divina, corresponde de modo particular al Sucesor del apóstol san Pedro, que es el principio y fundamento perpetuo y visible de la unidad, tanto de los obispos como de los fieles (cf. Vaticano II, <u>Lumen gentium</u>, 23; Vaticano I, <u>Pastor aeternus</u>, cap. 3: <u>DS</u> 3060). La prioridad suprema y fundamental de la Iglesia, en todo tiempo, de llevar a los hombres hacia el encuentro con Dios, se debe favorecer mediante el testimonio de fe común de todos los cristianos.

- 2. Por fidelidad a este mandato, tras el acto con el que el arzobispo Marcel Lefebvre, el 30 de junio de 1988, confirió ilícitamente la ordenación episcopal a cuatro sacerdotes, mi predecesor, de venerada memoria, Juan Pablo ii instituyó el 2 de julio de 1988 la Comisión pontificia *Ecclesia Dei* "con la tarea de colaborar con los obispos, con los dicasterios de la Curia romana y con los ambientes interesados, para facilitar la plena comunión eclesial de los sacerdotes, seminaristas, comunidades, religiosos o religiosas, que hasta ahora estaban ligados de distintas formas a la Fraternidad fundada por el arzobispo Lefebvre y que deseen permanecer unidos al sucesor de Pedro en la Iglesia católica, conservando sus tradiciones espirituales y litúrgicas, según el protocolo firmado el pasado 5 de mayo por el cardenal Ratzinger y por el arzobispo Lefebvre" (Juan Pablo II, motu proprio *Ecclesia Dei*, 2 de julio de 1988, n. 6: *AAS* 80 [1988] 1498; cf. *L'Osservatore Romano*, edición en lengua española, 10 de julio de 1988, p. 24).
- 3. En esta línea, adhiriéndome fielmente a la misma tarea de servir a la comunión universal de la Iglesia, también en su manifestación visible, y realizando el máximo esfuerzo para que todos los que desean verdaderamente la unidad puedan permanecer en ella o reencontrarla, amplié y actualicé, con el motu proprio Summorum Pontificum, la indicación general contenida en el motu proprio Ecclesia Dei, sobre la posibilidad de utilizar el Missale Romanum de 1962, con normas más precisas y detalladas (cf. Benedicto XVI, motu proprio Summorum Pontificum, 7 de julio de 2007: AAS 99 [2007] 777-781).
- 4. Con el mismo espíritu y el mismo deseo de favorecer la superación de toda fractura y división en la Iglesia y de curar una herida sentida de manera cada vez más dolorosa en el tejido eclesial, decidí levantar la excomunión a los cuatro obispos ordenados ilícitamente por monseñor Lefebvre. Con esa decisión quise suprimir un impedimento que podía impedir la apertura de una puerta al diálogo e invitar así a los obispos y a la "Fraternidad San Pío X" a volver al camino de la comunión plena con la Iglesia. Como expliqué en la carta a los obispos católicos del pasado 10 de marzo, la remisión de la excomunión fue una medida tomada en el ámbito de la disciplina eclesiástica para liberar a las personas del peso de conciencia constituido por la censura eclesiástica más grave. Pero las cuestiones doctrinales, obviamente, persisten y, mientras no se aclaren, la Fraternidad no tiene un estatuto canónico en la Iglesia y sus ministros no pueden ejercer legítimamente ningún ministerio.
- 5. Precisamente porque los problemas que se deben tratar actualmente con la Fraternidad son de naturaleza esencialmente doctrinal, he decidido a los veintiún años del motu proprio *Ecclesia Dei* y de acuerdo con lo que me había reservado hacer (cf. motu proprio *Summorum Pontificum*, art. 11)—

reformar la estructura de la Comisión *Ecclesia Dei*, uniéndola de manera estrecha a la Congregación para la doctrina de la fe.

- 6. Por tanto, la Comisión pontificia *Ecclesia Dei* queda configurada de la siguiente manera:
  - a) El presidente de la Comisión es el prefecto de la Congregación para la doctrina de la fe.
  - b) La Comisión tiene una estructura orgánica propia, compuesta por el secretario y por oficiales.
  - c) Al presidente le corresponde, con la ayuda del secretario, someter los principales casos y las cuestiones de carácter doctrinal al estudio y al discernimiento de las instancias ordinarias de la Congregación para la doctrina de la fe, así como someter las conclusiones a las disposiciones superiores del Sumo Pontífice.
- 7. Con esta decisión he querido, en particular, manifestar solicitud paterna hacia la "Fraternidad San Pío X" para que vuelva a la comunión plena con la Iglesia.

Dirijo a todos una apremiante invitación a orar sin cesar al Señor, por intercesión de la santísima Virgen María, "ut unum sint".

Dado en Roma, junto a San Pedro, el 2 de julio de 2009, quinto año de mi pontificado.

BENEDICTUS PP. XVI



3.1. NOTA DO COMITÉ EXECUTIVO ANTE A FALLIDA REPROBACIÓN DO PAPA POR UNHA COMISIÓN PARLAMENTARIA

# 3. CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA

# 3.1. NOTA DO COMITÉ EXECUTIVO ANTE A FALLIDA REPROBACIÓN DO PAPA POR UNHA COMISIÓN PARLAMENTARIA

Madrid 24 de septiembre de 2009

"Las instituciones del Estado democrático, a través de las cuales se expresa la soberanía popular, son las únicas legitimadas para establecer las normas jurídicas de la convivencia social" (Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal, Instrucción Pastoral *Moral y sociedad democrática*). El Parlamento, como institución fundamental que ejercita tal función en el Estado de derecho, merece el máximo respeto de todos.

Precisamente por eso, lamentamos profundamente que en su día se haya admitido a trámite y que hoy se haya votado en Comisión parlamentaria una reprobación de las palabras y de la actuación de Su Santidad el Papa Benedicto XVI. Con tales acciones el Parlamento pone en peligro el principio de la libertad religiosa. En efecto, la justa distinción entre Estado y sociedad y, más en concreto, entre Estado e Iglesia y entre el orden político y el orden moral, exige que las instituciones del Estado se abstengan de intervenir en el libre desarrollo de las instituciones religiosas, y en nuestro caso, de la Iglesia Católica, mientras no esté probado que atenten contra el orden público. Tratar de interferir por medio de reprobaciones políticas parlamentarias en la guía moral que el Papa ejerce en la Iglesia mediante su Magisterio ordinario, contradice seriamente el principio de no intervención y lesiona el derecho de libertad religiosa.

La Iglesia Católica, al exponer la doctrina moral que se deriva del Evangelio, contribuye a la formación de las personas como verdaderos sujetos responsables y como ciudadanos capaces de colaborar en la consecución del bien común. El Magisterio de la Iglesia propone a los católicos y a todos los hombres unos principios de vida que no quiere ni puede imponer a nadie, pero que no dejará de anunciar con toda libertad de acuerdo con la misión recibida.

Expresamos de nuevo al Papa el afecto y la adhesión más cordial de los obispos y de todos los católicos españoles.



# 4.1. CHANCELERÍA SECRETARÍA XERAL

4.1.1. Nomeamentos

4.1.2. Ceses

# 4.2. DELEGACION DO CLERO

4.2.1. Carta do Delegado

4.2.2. Escrito do delegado ós sacerdotes

# 4. IGREXA DIOCESANA

## 4.1. CHANCELERÍA SECRETARÍA XERAL

#### 4.1.1. Nomeamentos

- O Excmo, e Rvdmo. Sr. Bispo da Diocese, S. E. Monseñor Manuel Sánchez Monge, efectuou os seguintes nomeamentos:
- D. Juan Manuel Basoa Rodríguez, Párroco-moderador do Equipo sacerdotal da Unidade Pastoral de Nª Sra. do Rosario, San Pedro Apóstolo e San Domingos de Ferrol.
- D. Tulio Alzate Nátera, Membro do equipo sacerdotal da Unidade Pastoral de Nª Sra. do Rosario, San Pedro Apóstolo e San Domingos de Ferrol.
- D. Ramón Antonio López Rodríguez, Capelán da Residencia Sanitaria "Arquitecto Marcide" de Ferrol e adscrito á Unidade Pastoral de Nª Sra. do Rosario, San Pedro Apóstolo e San Domingos de Ferrol.
- D. Juan José Novo Gabeiras, Administrador Parroquial de San Pedro de Pígara.
- D. Félix Villares Mouteira, Administrador Parroquial de Santa María de Soexo.
- D. Eduardo Losada González, Vicario parroquial de Santa María de Magazos, San Xiao de Landrove, San Pedro de Viveiro e Santa Olalla de Merille.
- D. Gonzalo Folqueira Fernández, Vicario parroquial de San Xiao de Ferrol.
- D. Leoncio Pía Martínez, adscrito á Parroquia de San Xiao de Ferrol.
- D. Cristóbal Rivas Díaz, Formador do Seminario Menor "Santa Catalina" de Mondoñedo.
- D. Xoán Xosé Fernández Fernández, Vicario Xudicial adxunto da Diocese e Delegado de Cáritas diocesana.
- Ó Equipo Sacerdotal da Unidade Pastoral de Abadín-Vilalba-Xermade , formado por D. Eugenio García Amor, D. Antonio Valín Valdés, D. José

Boullosa Canda, D. Francisco José González Dopico, agrégaselles a Parroquia de Santa María de Torre.

- Ó Equipo Sacerdotal de Cedeira, formado por D. Gonzalo Varela Alvariño e D. Oscar Santiago Sanmartín, agrégaselles a Parroquia de Santa Olalla de Cervo.
- D. Javier Santiago Sanmartín, Administrador Parroquial de Santa Mariña do Vilar de Ferrol
- D. Xosé Antón Míguelez Díaz, Párroco de Santa María de Vilanova de Lourenzá e Administrador Parroquial de Santo Estevo de Fórnea.
- D. Fernando Monterroso Carril, Arcipreste de Mondoñedo
- D. Francisco José Delgado Lorenzo, Arcipreste de Ferrol
- D. José Vega Pérez, Arcipreste de Ortegal-As Pontes
- D. Jacinto Pedrosa Deán, Arcipreste de Ribadeo
- D. Antonio Valín Valdés, Arcipreste de Terra Chá
- D. Xosé Román Escourido Lasanta, Arcipreste de Viveiro
- D. Manuel Grandal Gómez, Arcipreste de Xuvia

#### 4.1.2. Ceses

- D. Gonzalo Folgueira Fernández, como Párroco de Nª. Sra. do Rosario de Ferrol.
- D. Leoncio Pía Martínez, como Párroco de San Domingos de Ferrol.
- D. Ramón Antonio López Rodríguez, como Vicario parroquial de San Xiao de Ferrol.
- D. Alfonso Gil Montalbo, como Capelán da Residencia "Arquitecto Marcide" de Ferrol.
- D. Eduardo Losada González, como Párroco de Santa María de Torre e Administrador parroquial de San Pedro de Pígara e Santa María de Soexo.

- D. José Caruncho Pérez, como Párroco de Santa Olalla de Cervo.
- D. Juan Manuel Basoa Rodríguez, como Delegado de Cáritas diocesana.
- D. Juan José Fernández Fernández, como Subdelegado de Cáritas diocesana.
- Manuel Anllo Cabana, como Párroco de Santa María de Vilanova de Lourenzá e Administrador Parroquial de Santo Estevo de Fórnea.
- D. Xosé Antón Mígueles Díaz como Párrodo de Santa Mariña do Vilar de Ferrol
- D. José Bello Lagüela, como Arcipreste de Viveiro
- D. Francisco Gómez García, como Arcipreste de Ortegal-As Pontes.

#### 4.2. DELEGACION DO CLERO

## 4.2.1. Carta do Delegado

22 xullo 2009

#### O ANO SACERDOTAL NA NOSA VIDA

Benqueridos compañeiros: O epígrafe desta carta é tamén o que figura no programa das próximas Xornadas de Poio, que un ano máis se ofrecen a acollernos. Alí trataremos de concretar algo máis as diversas iniciativas e as claves con que nos dispoñemos a vivir este Ano Sacerdotal, que xa inauguramos na festa do Corazón de Xesús, e que podemos renovar no día do noso Patrono: o Cura de Ars (4 agosto)

## Xornadas de Poio (9 - 11 setembro)

Con esta carta vai o tríptico que anuncia as Xornadas previstas para os días 9,10 e11 de setembro no Mosteiro de Poio, onde nos xuntamos o ano pasado uns 125 sacerdotes de toda Galicia.

Este ano correspóndelle á Delegación da nosa Diocese organizar o programa. Por iso vos pedimos a mellor axuda, que é a vosa participación. Mandade oportunamente a ficha de inscripción, que se acompaña. O coste da estancia no Mosteiro será semellante ao de anos anteriores. En calquera caso

xa sabedes que o Mosteiro ten capacidade para acoller aínda máis alá do número dos inscritos.

## Xornadas de Teoloxía no Instituto Teol. Compostelano (7-9 setembro)

Tamén o ITC nos ofrece as súas Xornadas, centradas este ano no tema da Peregrinación: "Peregrinos y testigos en el camino". Tanto a actualidade do tema (véspera do Ano Xacobeo) como a categoría dos ponentes invitan a que intentemos achegarnos a Santiago neses días.

A inscripción faise na Secretaría do ITC - Pz. Inmaculada, 5 - 15704 Santiago - Tf. 981 586 277.

#### **Outros encontros**

- + Na carta do Vicario Xeral e nosa web diocesana anúnciase para o venres 7 de agosto a celebración dunha Eucaristía na Catedral de Mondoñedo (11 mañá), presidida polo Cardeal Rouco Varela, con motivo das súas Vodas de Ouro sacerdotais, e acompañado polos sacerdotes da Diocese que tamén as festexaron este ano. A continuación haberá un encontro-coloquio no Seminario.
- + O día anterior -6 agosto- convócase a clásica "Troitada" dos Curas da Terrachá, que nos xuntamos en Xustás, contemplando as augas daquel río e saboreando as troitas daquela mesa.

Por hoxe non caben máis letras nesta folla. Con todas elas fagamos unha homenaxe garimosa ao noso Patrono, o Cura de Ars, que tanto nos alecciona. Que sigamos o seu camiño.

Uxío García Amor

## 4.2.2. Escrito do delegado ós sacerdotes

5 setembro 2009

#### **VOLVEMOS A EMPEZAR**

Benqueridos compañeiros: O mes de setembro sérvenos unha vez máis de punto de partida para o novo curso pastoral. Temos diante dos ollos as Xornadas de Poio, os primeiros encontros parroquiais e arciprestais, e loxicamente a clásica convivencia dos Curas, que tratamos de poñer en marcha a nosa programación.

#### Convivencia sacerdotal

O Sr. Bispo fixou como data desta convivencia o venres 18 de setembro no Seminario de Mondoñedo.

O horario irase configurando de acordo coas capacidades de diálogo e de comunicación. En calquera caso poñemos como esquema habitual o de anos anteriores, no que quixeramos introducir máis tempo de mutuo intercambio e proposta de iniciativas:

Tamén se preve a presencia e a intervención aleccionadora de Mons. Juan María Uriarte, Bispo de San Sebastián, quen nos falará pola tarde sobre o tema: "Ser presbítero en el seno de nuestra cultura". Será sen dúbida un espléndido pregón do novo curso.

Propoñemos, pois, este horario indicativo:

10'30 - Acollida

11'00 - Oración inicial e saúdo do Sr. Bispo

11'30 - Presentación do Plan pastoral para este curso

- Propostas para o Ano Sacerdotal

12'30 - Diálogo en grupos e posta en común

14'00 - Xantar comunitario

16'00 - Conferencia de Mons. Uriarte e diálogo posterior

Para que nos preparen o xantar, rogamos que remitades a ficha anexa ao Seminario ou chamedes por teléfono (Tf. 982 521 000).

#### **Outras noticias**

A semana de Exercicios dirixida por Fernando Porta na Casa de Pontedeume (Tf. 981 430 142) está fixada para os días 13 a 18 de setembro (correxindo as datas mal indicadas na circular de maio).

A ver se podemos organizar outra tanda a nivel diocesán no mes de novembro

Con motivo do Ano Sacerdotal intentamos programar tamén unha peregrinación a Roma para participar no Encontro Internacional de Sacerdotes (9 -11 xuño).

Haberá que ir sementando pouco a pouco... Por hoxe contamos con empezar

abrindo o noso corazón e o noso calendario pastoral. Unidos no Corazón de Cristo

Uxío García Amor



XULLO

AGOSTO

**SETEMBRO** 

# 5. CRÓNICA DIOCESANA

#### **XULLO**

SABADO 4
ORTIGUEIRA – CONFORTO
RUTA AUTOMOVILISTICA

D. Xosé Rey Kochinke, como animador de Pastoral da Estrada, organizou por terceira vez unha Ruta automovilística diocesana, partindo de Ortigueira e rematando no Santuario de Conforto.

Foi unha xornada compartida polos automovilistas que se sumaron a ela, visitando diversos lugares turísticos no camiño, e celebrando a Misa no Santuario da Virxe de Conforto. A ruta completouse co xantar comunitario na Pontenova...

SABADO 11
FERREIRA DO VALADOURO
50 ANIVERSARIO DA COMUNIDADE "HIJAS DE LOS DOLORES"

A Parroquia de Ferreira do Valadouro quixo celebrar con especial solemnidade o 50 aniversario da presencia das Relixiosas "Hijas de la Virgen de los Dolores" no Colexio e Residencia que alí iniciaron no ano 1959.

Celebrouse na igrexa parroquial unha Misa de acción de grazas presidida polo Bispo e acompañada por moitos sacerdotes e fieis de toda a comarca do Valadouro, onde as Relixiosas realizan unha extraordinaria tarefa de animación catequética e cultural.

A festa completouse cun ágape fraterno nas instalacións da Residencia

XOVES 16 DIOCESE FESTA DA VIRXE DO CARME

A nosa Diocese celebra en moitas das súas Parroquias a festa da Virxe do Carme, coas expresións de devoción popular que comparte tanta xente.

Notouse – como cada ano- nos programas festivos das Parroquias mariñeiras, e tamén nalgunhas do interior, como As Pontes, que ten esta festa como titular, adicándolle o meirande entusiasmo e devoción.

VENRES 17 – DOMINGO 26 LOURENZÁ CAMPAMENTO DIOCESANO

A Delegación de Pastoral Xuvenil continuou mantendo o seu programa estival desde hai uns 30 anos, no que figura a organización do Campamento Diocesano para nenos e rapaces.

Celebrouse –como nos últimos 12 anos- no Mosteiro de Lourenzá, e concurriron alí durante 9 días uns 100 rapaces e uns 30 monitores, realizando un programa variado de actividades e encontros relixiosos e lúdicos, que animan a vida xuvenil dándolle un fondo sentido comunitario.

SÁBADO 25 DIOCESE FESTA DO APOSTOLO SANTIAGO

Esta é outra das festas que marcan o calendario de moitas das nosas Parroquias, especialmente vinculadas ao Patrono de Galicia, coa importancia que manten entre nós a publicidade de todo o Xacobeo.

Por iso lle facemos unha vez máis memoria nesta Crónica diocesana, que habería que multiplicar coas páxinas dos diversos noticiarios e carteis publicitarios.

MARTES 28 – DOMINGO 2 AGOSTO CAMIÑO XACOBEO XUVENIL

Un pequeno espacio da nosa crónica debe adicárselle tamén á peregrinación xacobea que tanta xente realiza pola ruta do Camiño Norte atravesando a nosa Diocese.

Aquí incorporouse tamén este ano un grupo de rapaces que fixeron o camiño desde Vilalba a Santiago, baixo a iniciativa da Delegación de Pastoral Xuvenil, e con vontade de aproveitar a experiencia de sentirse máis solidarios no camiño da vida.

#### **AGOSTO**

DOMINGO 2 NARON

#### CINCUENTENARIO DA PARROQUIA DE S.XOSÉ OBREIRO

"Cincuenta anos traballando polo Reino": así reza o lema con que se celebrou o Cincuentenario da creación da Parroquia de S. Xosé Obreiro en Narón, constituida en 1959.

Con este motivo O Sr. Bispo presidiu una Misa de acción de grazas na nova Igrexa, que foi seguida por un concerto de música sacra e un xantar comunitario no Centro Social da Parroquia.

XOVES 6 XUSTÁS

#### **ENCONTRO FESTIVO DOS CURAS**

Como cada ano –desde hai xa trinta- xuntáronse os Curas da Terrachá con outros moitos da Diocese para celebrar un xantar fraterno á beira do Miño, que leva como epígrafe "a Troitada".

Fíxose un ano máis na Parroquia de Xustás, e contou coa presencia do noso Bispo, que expresou a ledicia de encontrarse cos sacerdotes no ambiente distendido e gratificante dun xantar compartido

VENRES 7
MONDOÑEDO
VODAS DE OURO DO CARD. ROUCO VARELA

O Card. Rouco Varela, que celebra este ano os 50 anos da súa Ordenación Sacerdotal, quixo tamén facer conmemoración deste evento na súa Diocese natal de Mondoñedo-Ferrol.

Por iso, en compaña do noso Bispo, presidiu unha Misa de acción de grazas na Catedral de Mondoñedo, participada por uns cen sacerdotes e unha moitedume de xente da nosa Diocese, e doutras procedencias, que compartiron a ledicia desta festa, e escoitaron as palabras emocionadas do Cardeal.

A festa completouse cun xantar festivo no Seminario, onde o Cardeal evocou os anos que pasou alí durante a súa formación sacerdotal.

DOMINGO 9 VILALBA

#### HOMENAXE AO CARD. ROUCO VARELA

Tamén a súa Parroquia natal de Vilalba lle ofreceu ao Cardeal unha homenaxe popular con motivo das súas Vodas de Ouro sacerdotais, participando na Misa que el presidiu na mañá do domingo día 9, e que foi solemnizada pola participación de moitos sacerdotes e fieis da Parroquia e polo canto da Coral Polifónica Villalbesa.

Logo convocouse tamén a correspondente xuntanza festiva nun restaurante da vila.

VENRES 14

#### CINCUENTENARIO DA CONCATEDRAL

Outro dos cincuentenarios que celebramos neste mes foi o da constitución da Igrexa de san Xiao de Ferrol como Concatedral da Diocese, decretada polo Papa Xoan XXIII, en 1959, sendo Bispo Mons. Argaya.

Presidiu a Eucaristía o noso Bispo, e participou na celebración un bo número de sacerdotes e tamén unha notable moitedume de xente que xa viña honrando este cincuentenario con diversos actos de agradecemento.

SABADO 15 DIOCESE

#### FESTA DA ASUNCIÓN DE MARÍA

A festa da Asunción de Nosa Señora é unha das máis celebradas no noso calendario relixioso, tanto a nivel de Parroquias como de familias.

Así foi tamén este ano, destacando os lugares en que se conmemora como festa patronal, entre os que se encontra a Catedral de Mondoñedo.

DOMINGO 23 PIÑEIRO (Cedeira)

#### ENTERRO DE D. JOSE Mª CARUNCHO

O sacerdote D. José Mª Caruncho, que viña servindo a Parroquia de Sta. Olalla de Cervo (Cedeira), morreu o día 22, con 85 anos de idade, e despois dunha longa etapa de 55 anos de servicio pastoral nesta Parroquia.

O seu funeral e enterro celebrouse na Parroquia limítrofe de S. Cosme de Piñeiro, que era a súa parroquia nativa. Foi presidido polo noso Bispo, e moitos sacerdotes que o acompañaron nesta despedida comunitaria.

MERCORES 26
VILALBA
FESTA DOS MAIORES

A tradicional "Xira dos Maiores", que congrega milleiros de persoas de toda a provincia na praia fluvial de Vilalba, tivo tamén este ano a súa dimensión relixiosa, coa Eucaristía que se celebrou na área recreativa, sendo presidida polos sacerdotes da Unidade Pastoral de Vilalba, e acompañada polo canto da Coral "Luar".

LUNS 31 VILALBA FESTA DE S. RAMON

As Festas patronais de Vilalba tiveron, como cada ano, o seu punto culminante nas celebracións adicadas a San Ramón (31 agosto) e a Santa María (1 setembro), coas correspondentes Misas e procesións, nas que participaron autoridades e representacións do Concello, xunto coas agrupacións musicais que as solemnizaron. Acompañou tamén a suave climatoloxía para que o programa puidese realizarse en plenitude.

#### **SETEMBRO**

LUNS 7 – MÉRCORES 9 SANTIAGO X XORNADAS DE TEOLOXÍA

O Instituto Teolóxico Compostelano –onde estudian os seminaristas da nosa Diocese- organizou as súas Xornadas anuais de Teoloxía, ás que concurren notables especialistas e un numeroso público interesado no seu temario.

Este ano tratouse o tema da Peregrinación, co título "Quédate con nosotros: Peregrinos y testigos en el Camino". As tres xornadas do programa deron espacio a moitas intervencións de especialistas nos diversos campos da teoloxía, investigación bíblica e perspectiva histórica da peregrinación como fenómeno relixioso que se vive entre nós con motivo do Ano Xacobeo. MARTES 8 RIBADEO FESTA PATRONAL

A Parroquia de Ribadeo celebrou a súa Festa patronal, adicada á Natividade de María, tratando de destacar neste ano o centenario da imaxe de María que preside o retábulo maior da igrexa.

Presidiu a Misa da festa o Sr. Bispo, quen acompañou tamén a imaxe da Virxe durante a procesión polas rúas da vila nas que se aclama o seu patrocinio.

MERCORES 9 – VENRES 11 POIO SEMANA DE FORMACION DOS CREGOS

Continuou a tradición iniciada hai 17 anos de convocar aos sacerdotes de Galicia para unhas Xornadas de Formación que se celebran no Mosteiro de Poio, durante a primeira quincena de setembro.

Reuníronse uns cen sacerdotes de toda Galicia, durante tres días, para reflexionar sobre os temas do Ano Sacerdotal, coas Ponencias impartidas polos Profesores Angel Cordovilla e Juan Miguel Ferrer. Estiveron tamén presentes os noso Bispos, que presidiron a Eucaristía de cada xornada e animaron a continuar esta experiencia de formación e de intercambio fraterno.

DOMINGO 13 MONDOÑEDO FESTA DA VIRXE DOS REMEDIOS

A Virxe dos Remedios, Patrona da nosa Diocese, recibiu no seu santuario de Mondoñedo, a solemne homenaxe que lle adicamos cada ano os seus fillos e protexidos.

Correspondeulle este ano facer a ofrenda, en nome de todos, ao Concello de Villaba, representado polo seu Alcalde, Gerardo Criado, quen falou en nome da Terrachá, "corazón espiritual da Diocese", e que estivo acompañado por diversas autoridades da provincia, e dos Concellos da Diocese, e tamén polas agrupacións musicais da Coral Polifónica e da Banda de Vilalba.

Respondeu o noso Bispo ao discurso do Alcalde aludindo aos valores especificamente cristiáns sobre os que se asentou Europa, e que hoxe seguen mantendo as sementes de esperanza presentes no noso mundo.

VENRES 18
MONDOÑEDO
CONVIVENCIA SACERDOTAL

O inicio de curso na pastoral diocesana marcouse unha vez máis coa Convivencia dos sacerdotes, celebrada no Seminario de Mondoñedo, onde se presentou a programación pastoral do próximo curso e se estudiaron as propostas formuladas para celebrar o Ano Sacerdotal na nosa Diocese.

Presidiu a Convivencia o noso Bispo, a quen acompañou pola tarde Mons. Juan María Uriarte, Bispo de San Sebastián, que nos ofreceu unha reflexión sobre o tema "Servidores de la Palabra de Dios".

SABADO 19 VIVEIRO

## **FUNERAL DE D. JOSÉ GARCÍA GOMEZ**

Despois da morte de D. José Mª Caruncho (23 agosto) chegounos tamén a noticia da morte de D. José García Gómez, quen nos deixou o día 18 de setembro, con 84 anos de vida e 56 de ministerio pastoral.

O seu funeral e enterro celebrouse na cidade de Viveiro, de onde era nativo e onde residía desde a súa xubilación.

Presidiu o funeral o Sr. Bispo, acompañado por numerosos sacerdotes e pola moita xente da cidade de Viveiro e das Parroquias onde el traballara.

VENRES 25 SANTIAGO

# **INAUGURACION DE CURSO NO INST. TEOLOXICO**

O Instituto Teolóxico Compostelano (ITC) celebrou a Apertura do Curso Académico 2009-20010 o día 25 de setembro cunha Eucaristía presidida polo Arcebispo de Santiago, Mons. Barrio, e cunha lección inaugural do Prof. Alfonso Novo.

Alí estiveron presentes os Profesores e seminaristas da nosa Diocese, vinculados a esta institución universitaria...

SABADO 26 AS PONTES

#### 25 ANIVERSARIO DA UNIDADE PASTORAL

A Parroquia de As Pontes quixo recordar o 25 aniversario (1984-2009) da súa constitución como Unidade Pastoral, sendo a primeira que se creou con estas características de unión de Parroquias atendidas por un Equipo pastoral na nosa Diocese.

Con este motivo celebrouse o día 25 un Festival benéfico a favor dunha campaña misioneira das Relixiosas da Compañía de María. O día 26 houbo unha Mesa redonda, na que se expuxeron as experiencias pastorais destes 25 anos, e una Eucaristía de acción de grazas, presidida polo noso Bispo. Completouse a xornada cun ágape festivo no entorno da igrexa. Así puido verificarse o lema proposto: "camiñando xuntos como Igrexa"

DOMINGO 27 GALGAO

#### ROMAXE DE SAN COSME

A igrexa de Galgao fixo una vez máis de lugar de encontro para moitos centos de romeiros, que encontran na festa de san Cosme unha meta para a súa devoción e o seu aprecio da tradición relixiosa.

Por coincidir este ano a festa en fin de semana, houbo unha meirande concurrencia de grupos e familias, que encheron a igrexa e os arredores durante o sábado e especialmente o domingo, participando nas Misas e no ambiente festivo de toda a xornada.

# PENARREDONDA – BELESAR ROMARÍA DO SANTO ANXO DA GARDA

Con gran asistencia de romeiros, tamén tivo lugar a celebración da romaría do Santo Anxo da Garda na capela de Penarredonda na parroquia chairega de San Martiño de Belesar.

Os romeiros, chegados das parroquias limítrofes e das bisbarras de Monfero e Ferrolterra, participaron, o sábado e do domingo, con gran devoción e recollimento, nas distintas Eucaristías que se celebraron ó longo da mañá.



RVDO.SR.D. JOSE Mª CARUNCHO PÉREZ RVDO. SR. D. JOSÉ GARCÍA GÓMEZ

# 6. NA PAZ DO SEÑOR

# RVDO. SR. D. JOSE Mª CARUNCHO PÉREZ

Este sacerdote, que levaba 85 anos de vida e 61 de ministerio pastoral, deixounos, despois dunha etapa final de enfermidade, o día 22 de agosto

Nacera na Parroquia de S. Cosme de Piñeiro (Cedeira) o 27 decembro de 1923. Despois dos anos de formación no Seminario, ordenouse sacerdote o 15 de agosto de 1948.

Desempeñou os seus primeiros servicios no Seminario como Ecónomo e Profesor. Pasou máis tarde á Parroquia de Santalla de Cervo (Cedeira), onde levaba 55 anos como Párroco. Desempeñou tamén durante algúns anos o cargo de arcipreste de Cedeira.

Era moi apreciado pola súa discreción e servicialidade, e mantiña un especial aprecio pola música litúrxica, para a que estaba especialmente dotado...

Nos últimos tempos, despois de celebrar as súas Vodas Sacerdotais de Diamante (60 anos), foi sentíndose deficiente na súa saúde; pero quixo seguir vivindo na Parroquia e mantendo as súas funcións de servicio.

O Señor acolleuno así coa ilusión de seguir aínda completando os seus días e os seus traballos.

# RVDO. SR. D. JOSÉ GARCÍA GÓMEZ

Despois de 84 anos de vida e 55 de traballo pastoral o Señor chamouno a disfrutar da súa benaventuranza o día 18 de setembro.

Era natural de Viveiro, onde nacera o 7 abril de 1925. Ordenouse sacerdote o 21 de marzo de 1953. Iniciou o seu servicio pastoral como Coadxutor de Foz. Pasou logo ás Parroquias de Portocelo e Xuances (4 anos), e posteriormente ás de Xove e Xuances (13 anos).

En 1977 solicitou o traslado á Diocese de Rockville (Nueva York), onde seguiu adicándose especialmente a atención dos hispanos, dentro da estrutura pastoral das comunidades alí constituidas.

Nos últimos anos, xubilado do seu traballo ministerial, volveu á súa terra nativa, ofrecéndose para prestar servicio nas Parroquias do entorno, e volvendo tamén cada ano durante algún tempo ás Parroquias de América onde estivera traballando.

O seu funeral e enterro en Viveiro foi especialmente concurrido, dadas as circunstancias e valores deste sacerdote tan comunicativo e servicial.



Bispado de Mondoñedo-Ferrol Miramar, s/n (Apdo. 176) 15480 FERROL www.mondonedoferrol.org mcs@mondonedoferrol.org